# בית ועד לחכמים

עיהייק ירושלים תובבייא

בית מדרש תפארת גדליהו מאנסי ניו יורק יצייו







## גליון חג מיוחד לכבוד חג הפסח

---

| 8 שמע קריאת שמע                     | הרב שרגא קלוגהויפט<br>בענין האם שייך מצות זכירת יצי"מ ל                                    |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 8 <b>8</b>                          | הרב מנחם זלמן קרמר<br>הסיבה בשמאל באיטר                                                    |
| 8. שינוי חשיב שאלה<br>8. אינוי חשיב | הרב מנחם צבי גרונרבגדר השאלות של מה נשתנה אם כל י                                          |
| 9 <b>9?</b>                         | הרב ישראל מאיר מורגנשטרן<br><b>כיצד מכשירים את השיש לפסח בימי</b>                          |
| 9 <b>9</b> אשיהם                    | הרב אליהו סוסבסקי<br>יום שצדיקים יושבים ועטרותיהם ברו                                      |
|                                     | הרב יוסף דב פיינשטיין                                                                      |
| 10 <b>10</b>                        | הרב יצחק לויבשכר שלושה זכו לשלושה                                                          |
|                                     | הרב אריה גוטמןבענין הסיבה                                                                  |
|                                     | הרב יוסף הירשמן                                                                            |
|                                     | הרב אברהם סומפלינסקי<br>היום אתם יוצאים בחודש האביב                                        |
|                                     | הרב ראובן סגל                                                                              |
| 13 <b>13</b>                        | הרב רחמים יזדימצות הסיבה - דאורייתא או דרבנן                                               |
| ו, וב' חלקים בסיפור                 | הרב ישראל פורגסבענין ברכת שעשה ניסים בלילי פסר<br>בענין ברכת שעשה ניסים בלילי פסר<br>יצי"מ |
| ±7 ······                           | ······/2′′′2′                                                                              |

| הרב חיים מרדכי שפיראלעלות ולראות ולעשות חובותינו בבית בחירתך                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2 בדין ברכה על ד׳ כוסות                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2 פרשל ברב חגי פרשל בענין ספירת העומר בענין ספירת העומר                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 3מהובן קוקלין                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 3 פוס בנימין יאיר פוס בענין חגיגה הבאה עם הפסח                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| הרב אשר ביר                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| הרב ישראל חיים פוברסקי ביאור שיטת הרמב"ם בגדר ביטול חמץ                                                                                                                                                                                                                                                         |
| בעילום שםבעילום שם בועילום שם בחילוק שבין איסור חמץ לשאר איסורין לענין טעם                                                                                                                                                                                                                                      |
| 5 ולענין חצי שיעור בעיקר, ולענין חצי                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <ul> <li>5 כעיקר, ולענין חצי שיעור</li> <li>5 הרב מנדל ויליגער</li> <li>6 המוצא חמץ באמצע הפסח האם מותר לשרפו</li> <li>6 הרב חיים שולביץ</li> <li>6 קיטניות בשבת שאחר שביעי של פסח</li> </ul>                                                                                                                   |
| <ul> <li>5 ולענין חצי שיעור</li> <li>5</li> <li>5</li> <li>6 באמצע הפסח האם מותר לשרפו</li> <li>6</li> <li>6</li> </ul>                                                                                                                                                                                         |
| <ul> <li>5 כעיקר, ולענין חצי שיעור</li> <li>הרב מנדל ויליגער</li> <li>המוצא חמץ באמצע הפסח האם מותר לשרפו</li> <li>הרב חיים שולביץ</li> <li>קיטניות בשבת שאחר שביעי של פסח</li> <li>הרב יצחק פזריני</li> </ul>                                                                                                  |
| <ul> <li>5 כעיקר, ולענין חצי שיעור</li> <li>הרב מנדל ויליגער</li> <li>המוצא חמץ באמצע הפסח האם מותר לשרפו</li> <li>הרב חיים שולביץ</li> <li>קיטניות בשבת שאחר שביעי של פסח</li> <li>הרב יצחק פזריני</li> <li>זמן מכת בכורות</li> <li>הרב דב גדליה דרקסלר</li> </ul>                                             |
| <ul> <li>כעיקר, ולענין חצי שיעור</li> <li>הרב מנדל ויליגער</li> <li>המוצא חמץ באמצע הפסח האם מותר לשרפו</li> <li>הרב חיים שולביץ</li> <li>קיטניות בשבת שאחר שביעי של פסח</li> <li>הרב יצחק פזריני</li> <li>זמן מכת בכורות</li> <li>הרב דב גדליה דרקסלר</li> <li>מצה על שום מה?</li> <li>הרב אשר מילר</li> </ul> |

## הרב חיים מרדכי שפירא

ראש בית המדרש

#### לעלות ולראות ולעשות חובותינו בבית בחירתך

במוספי רגלים ״ומפני חטאינו גלינו מארצנו ונתרחקנו מעל אדמתינו ואין אנחנו יכולים לעלות ולראות ולהשתחוות לפניך ולעשות חובותינו בבית בחירתך״. וילייע אחר שפתח דגלינו מארצנו, לשון ונתרחקנו מעל אדמתנו, לכאורה כפל וייתור לשון הוא.

ונראה המכוון בזה, ע"פ המבואר בפסחים חב דמי שאין לו קרקע פטור מעליה לרגל, נמצא דמה שנתרחקנו מעל אדמתנו, ואין לנו קרקע בא"י, גורם להא, דאין אנחנו יכולים לעלות, ודו"ק.

ויכוון לד"ז המשך מטבע הברכה, ולעשות חובותינו בבית בחירתך. והנה חובת ראיה מלבד היותה חובת הזמן, אף היא מחובות הבית, כלשון הרמב"ם רפ"א מביה"ב, לעשות בית מוכן להיות חוגנים רפ"א מביה"ב, (וכעי"ז בסה"מ עשין כ). נמצא דמי שאין לו קרקע ואינו מחויב בעליה לרגל, אף אינו יכול לעשות חובותיו כל האמורות בבית הבחירה, והיינו העליה ברגלים.

ואם כנים הדברים, אזי לעת״ל בכדי שתתחדש המצוה בעינן תרתי. חדא, שישובו ישראל ליישובם, ושוב יהיו בכלל מי שיש לו קרקע שעולה לרגל. ועוד, שיבנה בית המקדש, ויתחדש מקום קיום המצוה. ויכוון בזה הבקשה דלהלן מינה, יה״ר מלפניך שתשוב ותרחם עלינו ועל מקדשך. וי״ל דלשון עלינו, קאי לעניין שיחזרו ישראל ליישובם, ועוד קאמר ועל מקדשך, ושוב תתקיים בו גם חובת ראיה.

האומנם דבפשיטות לשון לעשות חובותינו קאי לעניין הקרבנות. ועל כן נראה לבאר חילוקי המקומות הנזכרים, דגבי לעלות ולראות ולהשתחוות, נקט לשון לפניד, וגבי לעשות חובותינו נקט לשון בבית בחירתך. והוא ע"פ מש"כ לשון לפניד, וגבי לעשות חובותינו נקט לשון בבית בחירתך. והוא ע"פ מש"כ השפת אמת רייש חגיגה לחדש, דכל הדין המבואר בפסחים שם, דמי שאין לו קרקע אינו עולה לרגל. אמור אך לגבי חובת עליה לירושלים בלחוד. אולם גם מי שאין לו קרקע, אם נמצא בירושלים מחויב בראיה, אע"פ שאינו מחויב בהדין המסוים דעליה, עיי"ש תוכ"ד. המתבאר מדבריו, דמקום קיום חובת העליה לרגל, הוא בירושלים. ואך חובת הראיה עצמה, (או ראית פנים לרש"י או קרבן ראיה לתוסי, כמו שנחלקו שם), היא דמיקיימא בעזרה דוקא.

והנה ירושלים מקריא בכל מקום לפני ה׳, [כמבואר מהא דנאכלין קדשים קלים ומעשר שני בכל העיר, (זבחים נה א). ודינם תלוי בלפני ה׳ (ראה יב ז), הרי דכל ירושלים חשיבא לפני ה׳]. אשר לפ״ז הא דאין אנחנו יכולים לעלות ולראות ולהשתחוות, והיינו חובת העליה לרגל, היא לפניד, והיינו בכל העיר. ורק הראיה גופא, או הקרבן או ראית פנים, אינהו חובתם בעזרה דווקא, ועליהו קאמר, ולעשות חובותינו בבית בחירתך.

אמנם בנוסחת הרמב״ם בסדר התפילות (וכ״ה נוסח הספרדים) איתא, ואין אנו יכולים לעלות להראות ולהשתחוות לפניך בבית בחירתך, הרי דליתא לחילוק לשון זה. ועוד דאכתי צ״ע לשון, לעלות ולראות ולהשתחוות לפניך, הרי דמזכיר לראות בהדי לעלות, גבי לפני ה׳. ולהמבואר חובת ראיה היא בעזרה דוקא, ולא בכל העיר החשובה לפני ה׳.

והנראה לומר בזה, דלדרכו של השפ״א בי חובות ראיה איתניהו, חדא חובת ראיה המחייבת עליה לירושלים, והיא מקרא (כי תשא לד כד) ולא יחמוד איש את ארצך בעלותך לראות. וראיה זו מקיימא בירושלים כולה. אולם מלבדה איכא חובת ראית פנים דאף לרשי״י היא בקרבן דוקא, אלא דחובה בפ״ע היא ואכמ״ל. א״כ נמצא דבחובה העליה איכללה ג״כ חובת ראיה. ושוב אתי שפיר, דנקט לפניך אף גבי לעלות, בהדי לראות ולהשתחות. דחובת עליה וראיה זו, שפיר שייכא לפני ה׳ בירושלים.

ומכבוד מו״ר ראש הישיבה הגרב״מ אזרחי שליט״א, שמעתי לבאר בדרך אחרת לשון ואין אנחנו יכולים וגו׳ ולעשות חובותינו וכו׳. ואי קאי לענין הקרבנות לכאורה צ״ע, הא קיי״ל דמקריבין אע״פ שאין בית, ואמאי אין אנחנו יכולים. ואמר בזה רה״י שליט״א ע״פ שיטת החינוך דאף שמקריבין אע״פ שאין בית, אין זה אלא רשות, אך חובת הקרבה מיהא בטלה. ולפ״ז דייק לשון ואין אנו יכולים לעשות חובותינו בבית בחירתך, דחובתן בטלה. וכן להלן, ושם נעשה לפניך את קרבנות חובותינו תמידים כסדרם וכו׳, הרי דקאי התפילה על בנין הבית, משום קרבנות החובה דוקא, ודפח״ח.

-11-

## הרב יצחק רובניץ

ראש כולל בכוללי "עטרת שלמה", לשעבר ר"מ בישיבת עטרת ישראל

#### בדין ברכה על ד' כוסות

בשו"ע (תע"ג, א) איתא, אם שכח להבדיל ולא נזכר וכוי ישלים עד גאל ישראל ואח"כ יבדיל. ובהגדת מעשה נסים לבעל הנתיה"מ כתב, שאומר את ההבדלה על הכוס של גאל ישראל, ואם נזכר לאחר שהתחיל ברכה"מ עושה את ההבדלה על כוס של הלל. והרע"א בגליון נקט, שעושה את ההבדלה על כוס של ברכה"מ וכן משמע במ"א (סק"ב). נמצינו דנחלקו האחרונים אם עושים ההבדלה על ברכה"מ או דווקא על ההלל. והנה מה שאין אומרים על ברכה"מ לכא' זהו מצד שאין עושים מצוות חבילות חבילות וכמבואר בריש ערבי פסחים, אלא דכאן כיוון שאין מוסיפים על הכוסות צריך להבדיל על הארבע כוסות, ולפי זה צ"ע דעת הנתיה"מ, מאי שנא הכוס של גאל ישראל והלל מהכוס של ברכה"מ לגבי סברא זו שאין עושים מצוות חבילות חבילות.

בשו"ע (סיי תע"ב, א) איתא, לא יאמר קידוש של ליל פסח עד שתחשך, והמקור מובא במ"א בשם תרוה"ד, דכוס של קידוש הוא אחד מארבע כוסות וארבע כוסות צריכים להיות בלילה. וצ"ב דבשלמא השתיה צריך להיות בלילה, אבל הברכה והקידוש בעצמו לכא' למה שלא יוכל לעשותו ביום.

כתב הרמייא (סיי תעייג, ז), שצריך שיהיה הפת מגולה בשעת אמירת ההגדה עד שאומר ילפיכך וכו' שאז מחזיק את הכוס ויכסה הפת. ולכא' צייע דהרי מבואר בכל הראשונים (רמביים חמץ ומצה פייז הייי; רמביין במלחמות פסחים כב עייא מדהייר; ועוד ראשונים) שמוזג כוס שני ואומר ההגדה על הכוס והיינו שיש קיום דין באמירת ההגדה על הכוס בדווקא, וצייע אייכ מאי שנא בכל אמירת ההגדה שנאמרת על הכוס ואין צריך לכסות את הפת, מאמירת לפיכך שצריך לכסות את הפת, הרי בשניהם נאמר הדין דנאמרים על הכוס.

והנראה בזה, דבגמי (פסחים קיז, ב) איתא דדי כוסות תקנו רבנן בכל חד וחד נעביד בה מצווה, ומצווה היינו ברכה ומבואר בראשונים שם דהא דבעינן ברכה היינו להדר הכוס בברכה, והיינו דהוי הידור בהכוס עצמו, ולא הוי כקרה היינו להדר הכוס בברכה, והיינו דהוי הברכה דבעי כוס, אולם כאן עיקר קיום הדין הוא בשתיית הכוס אלא דבעינן להדר הכוס בברכה. ומבואר יותר במאירי דבעינן הסיבה בשתיית הכוס ובדברים הנאמרים עליה, וחזינן דהברכה הוי חלק מצורת קיום דינא דהכוס.

ואייש לפי״ז מה דמבואר בשו״ע דהקידוש צריך להיות בלילה, דכיוון דברכת הקידוש הוי חלק מקיום דינא דהכוס בעצמו ממילא כמו דבעינן לכוס לילה ה״ה לברכת הקידוש. ולפי״ז יש לבאר דברי הרמ״א, דהנה מה דבעינן לכסות ה״ה לברכת הקידוש. ולפי״ז יש לבאר דברי הרמ״א, דהנה מה דבעינן לכסות הפת בקידוש זהו מחמת בושתו של פת, ונראה דכ״ז שייך רק היכן שעיקר הדין בזה הוא הברכה ונשנה הדין בברכה דבעינן על יין מחמת חשיבותו של היין ובזה הדין דיש בה בושתו של פת. אמנם בארבע כוסות דאדרבה עיקר הדין הוא בשתיית הכוס רק דבעינן ברכה להדר הכוס, בזה אין לומר בושתו של פת דאין זה מחשיבות היין שהברכה תאמר עליו, ולפי״ז י״ל דהנה בשבה״ל בפירוש ההגדה מבואר דאמירת לפיכך וכו׳ הוי שירה וצריך לאומרו על הכוס, וא״כ חלוק כל אמירת ההגדה שנאמרת על הכוס מחמת חיובא דהכוס דבזה אין בושתו של פת, מאמירת לפיכך דהוי חיוב נפרד דאמירת שירה על הכוס ובזה יש בושתו של פת, מאמירת למיכך דהוי חיוב נפרד דאמירת שירה על הכוס ובזה יש בושתו של הפת דזהו מחמת חשיבותא דהיין.

ויש ליישב לפייז דברי הנתיה"מ, דיש לומר דהדין דאין עושים מצוות חבילות זהו רק באופן דעיקר הדין הוא הברכה רק דחשיבות הברכה מצרכת כוס ובזה הדין דאין אומרים שני ברכות אכסא חדא, אבל בברכה של די כוסות שזהו מקיום דין הכוס בעצמו בזה לא איכפת לן שיאמר עוד ברכה על הכוס דאין זה שני ברכות הטעונות כוס, ולכן בברכת המזון דחוץ מקיום דינא דדי כוסות הוי קיום ברכה על הכוס עדיף שלא יעשה עייז הבדלה מחמת דינא דאין עושין מצוות וכו׳, אבל בגאל ישראל ובהלל דהוי קיום די כוסות בלבד, לא שייך בזה הדין דאין עושים מצוות חבילות.

#### הרב חגי פרשל

מח"ס בחגוי הסלע עה"ח, לפנים ראש ישיבת "אהלי יעקב" מוספרה

#### בענין ספירת העומר

איתא בשו"ע (או"ח סיי תפ"ט ס"א) "בליל שני אחר תפלת ערבית מתחילין לספור העומר... וסופר הימים והשבועות. כיצד, ביום הראשון אומר היום אחד בעומר...".

----- ויעוּדֶם =========== וִיעוּדֶם

בט״ז (סק״ג) כתב דהנוסח שכתוב בשו״ע יבעומר׳ הוא הנכון. ופירש דבריו, שלשון ילעומר׳ יכול להתפרש על מה שכבר הביאו העומר [הנקרב ביום ט״ז בניסן], וזה אינו נכון [שהרי בלילה עדיין לא הביאוהו]. אלא אנחנו סופרים הימים יבתוך׳ העומר, דהיינו על שם תקופת הימים שנקראים על שם העומר, ולא על הקרבן שהבאנו. לכן נכון לומר יבעומר׳.

אבל עדיין הדברים צריכים ביאור. מה באמת הפירוש שהמנין הוא בתוך ימי העומר. הלא העומר כבר נקרב ביום ט"ז, ועל שם מה נקראת התקופה תקופת ימי העומר. מלבד זה צריך עוד להבין למה הספירה היא לשעבר (יום אחד, שני ימים) ולא אלעתיד, שנספור כמה ימים נותרו ליום הביכורים (תשעה וארבעים, שמונה וארבעים), שאנו סופרים עד אליו [כעין זה כבר העיר בספר החינוך מצוה ש"ו, עיי"ש].

והנה ידוע מה שהקשו למה בתורה לא נזכר כלל שהספירה מכוונת לחג מתן תורה, רק להקרבת מנחה חדשה. יותר מזה הקשה המגייא ריש סיי תצייד, היאך אנו אומרים בשבועות ייום מתן תורתינוי הלא קיייל כרי יוסי דאמר בזי בסיון נתנה תורה, ולדידן לעולם שבועות בוי בסיון. עוד הקשה, דהתורה ניתנה ביום נייא לספירה דהא יצאו ממצרים ביום הי והתורה ניתנה בשבת, ולמה אנו סופרים עד ליום היי בלבד.

התשובה לכל זה הוא מה שכתב המהרש״א (בח״א ר״ה ט״ז א׳), ״וע״כ אמר מהחל חרמש בקמה שהוא קציר שעורים מאכל בהמה תספור ני יום עד הבאת ב׳ הלחם שבאה מן החטים לקבל דעה וחכמת התורה״. היינו שכל ענין הספירה הוא לצאת ממדרגת בהמה שהיו במצרים, לבוא למדרגת אדם, כדי שיוכלו לקבל את התורה. וזה הענין של קרבן שעורים שמביאים בתחילת הספירה, שמראה שאנו במדרגת בהמה שמאכלה שעורים, ומתחילים לאט לאט לצאת מן הטומאה עד שמגיעים למדרגה של אדם, שהוא הדעת, ואז מקריבים קרבן של חטים דהיינו שתי הלחם.

ויוצא מזה שכל ימי הספירה עדיין אין אנו במדרגת אדם, עד יום החמישים שבו מקריבים ימנחה חדשהי מנחת חטים. ומצאתי בזה דבר נפלא בסי קב הישר (פרק צייב) זייל, והנה הקבייה רוצה להראות חיבתן של ישראל נגד כל האומות והאכילנו את המן במדבר כמשייה יהנני ממטיר לכם לחם מן השמיםי וצוה אותנו להקריב שעורים לקרבן בחג השבועות זכאה חולקיי דישראל דקבייה בדיק לון בקרבן שעורים כדין סוטה שהביא קרבנה מאכל בהמה כך צוה הקבייה להביא קרבן שעורים וכוי, עכייל. בביאור לשונו שציוה אותנו להקריב שעורים בחג השבועות, כתב שם בקב נקי (אות יי) זייל, מה שכתב רבינו שהקריבו שעורים בחג השבועות אין כונתו למנחה חדשה הקריבה בשבועות שהרי היא באה מן החטים ולא מן השעורים, אלא סובב על מנחת העומר הבאה מן השעורים, וכן מבואר בזוהר שם להמעיין. ועייש במפרשים שכתבו שאע"פ שמנחת העומר הביאו רק ביום ב' דפסח ולא יותר, מיים מיים מש שספירת העומר נמשכת עד שבועות, כמו כן בחי' תיקון מנחת העומר ממש עד עד שבועות, וכמבואר בשער הכוונות ועייש, וזהו גם כוונת דברי

מכל הנייל מתבאר היטב צורת הספירה, שאנו סופרים הימים שבתוך העומר [לכן התקופה נקראת יימי העומרי], כי ענין העומר, הוא היציאה ממדרגת הבהמה למדרגת האדם, שממשיך כל המייט ימים. לכן אנו סופרים גם לשעבר, היינו הימים שעברו יבתוך העומרי. ומובן גייכ מה שהדגישה התורה שהספירה היא עד הקרבת מנחה חדשה, דהיא הנותנת. לכן גם לא הקפידה תורה להזכיר ענין מתן תורה, כי העיקר הוא המנחת שעורים שאותה מביאים בתחלת ימי הספירה, והיא זו שנהפכת בסוף הספירה למנחת חטים, ורק אז כשיגיעו למדרגת האדם שהיא הדעת, ממילא ראוים הם לקבל התורה, הניתנת רק לבני אדם.

לפיכך גם לא איכפת לן מה שהיה יום מתן תורה ביום נ״א לספירה, כי הספירה עיקרה לבוא למדרגה הנ״ל, ואחרי נ׳ יום שכבר הגיעו לזה, נמצאו ראוים לקבל התורה באיזה יום שתנתן.

-11-

#### הרב ראובן קוקלין

מרבני ׳תולדות ישורון׳ ו׳בארות יצחק׳ לעולי ברית המועצות

### מהו הקשר בין פסח לשבועות?

ייענין הקדושה... שיהיה האדם נבדל ונעתק מן החומריות לגמרי ומתדבק תמיד בכל עת ובכל שעה באלקיו... ואפילו בשעת התעסקו במעשים הגשמיים המוכרחים לו מפאת גופו הנה לא תזוז נפשו מדביקותה העליוןיי. מסילת ישרים. פכייו.

הרמביין (ויקרא כיג, לייו) כותב שימי ספירת העומר נחשבים כחול המועד ארוך. וכמו שאחרי שבעת ימי חג הסוכות בא יוייט (חג שמיני עצרת), כך גם אחרי שבעה שבועות הבאים אחרי חג הפסח מגיע יוייט (חג השבועות). מדברי הרמביין אלה אנחנו רואים בבירור שישנו קשר הדוק בין חג הפסח לחג

השבועות. ודבר זה צריך ביאור: איזה קשר יכול להיות בין חגים כ"כ שונים. ויותר מזה, הרי חגים אלה במבט ראשון הפוכים זה מזה, שהרי בחג הפסח אנחנו מצווים לוותר על כל חמץ שיש ברשותנו ואילו יחודו של חג השבועות בכך שבו אנו מביאים חמץ קרבן לה', בשונה משאר ימי השנה כמו שמבואר בספר ויקרא (ב', י"ב).

בכדי להבין תשובה לשאלה זו נקדים שתי הקדמות.

1) בספר הזוהר מובא שחמץ מסמל יצר הרע. ומהו יצר הרעי, את זה אנו יכולים ללמוד מדברי רמח"ל בספרו "מסילת ישרים" (פ"א), הכותב: "והנה שמו הקדוש ברוך הוא לאדם במקום שרבים בו המרחיקים אותו ממנו יתברך, והם הם התאוות החמריות אשר אם ימשך אחריהן הנה הוא מתרחק והולך מן הטוב האמיתי". למדנו מדבריו שעיקר יצר הרע זה המשיכה אחרי החומר. אך ישנה אפשרות שאדם יהפוך את ענייני החומר לקדושה, כמו שכותב הרמח"ל בביאורו את ענייני הקדושה: "והנה האיש המתקדש בקדושת בוראו, אפילו מעשיו הגשמים חוזרים להיות ענייני קדושה ממשי".

2) הרמב״ם (הלכות דעות, פ״א) כותב שאין קיצוניות במידות טובה, אלא על האדם לבחור את הדרך הממוצעת, ״שביל הזהב״. לדוגמא אין טוב שאדם יהיה קמצן מידי, ואף להיות פזרן יותר מידי אינו טוב, כמו כן אין טוב שאדם יהיה נוח לכעוס וגם שיהיה כמת שאיננו מרגיש, אינו טוב. אמנם, כותב הרמב״ם, אם האדם פרוץ באיזו מידה רעה, בתחילת דרכו צריך להטות עצמו לצידו השני ורק אח״כ יחזור לאמצע. הסיבה לכך- משום שאדם שפרוץ באיזו מידה רעה הוא דומה לחולה, ובשביל שישתחרר מחוליו הוא צריך בתחילה להטות את עצמו לקצה השני עד שיעקור המידה הרעה מליבו ואז יוכל לחזור לאמצע. אך אם לא יעשה כן, לא יצליח להחזיק מעמד באמצע שהרי חולה הוא.

בדומה לזה האדם המתחיל ללכת בדרך הי כדאי שבתחילת דרכו יתרחק ככול האפשר מכל הרצונות הגשמיים (אך, כמובן, יעשה זאת בצורה ובקצב נכונים, שלא יישבר מכך). אמנם בהמשך הדרך כשילמד לשלוט ברצונותיו הגשמיים, יוכל לקדש אותם לעבודת ה׳. ועל זה אמרו חז״ל (ברכות, נ״ד ע״א) שצריך שאדם יעבוד את ה׳ גם ביצר הרע שלו.

על פי זה נוכל להסביר את הקשר בין חג הפסח לחג השבועות: בתחילת דרכינו בעבודת הי אנו מבטלים חמץ המסמל את יצר הרע, אך בהמשך הדרך כשאדם לומד לשלוט ברצונותיו הוא יכול להשתמש ברצונות שלו לעבודת הי, ועל כן בחג השבועות אנו מקריבים חמץ להי.

--

## הרב בנימין יאיר פוס

ריימ בישיבת חברוו

#### בענין חגיגה הבאה עם הפסח

תנן בפסחים סייט עייב אימתי מביא חגיגה עמו בזמן שהוא בא בחול בטהרה ובמועט, ובגמי מבואר הטעם, דחגיגת יייד לאו חובה היא, ומייט אתיא, כדתניא חגיגה הבאה עם הפסח נאכלת תחילה כדי שיהא פסח נאכל על השובע. והקשה הגרייז [עי חיי הגרייח על השייס] מהא דמבואר ברמביים (פייי ממעהייק היייא) דאיכא דין בכל הקרבנות שיאכלו על השובע, ואייכ האיך אוכל החגיגה תחילה בכדי שתהא הפסח על השובע, והרי אף את החגיגה יש לאכול על השובע [והוייל לאכול חולין תחילה כמו דמצינו בגמי תמורה כייג שייש וצייש וצייש

וכי הגרי"ז דצ"ל דהך דינא שתהא נאכלת על השובע הוא דוקא באכילת כהנים [דאיכא מצוה באכילה] ולא באכילת בעלים, ולכן בחגיגה ליכא דין על הבעלים לאכלו על השובע, ובאכילת פסח הוא דין מיוחד מקרא דואכלו את הפסח כמבואר בספרא, עכ"ד. וביאור הדברים דכל הדין לאכול אכילת שובע, נאמר היכא דאיכא מצוה בגוף האכילה, והיינו באכילת כהנים ובאכילת פסח דהוי מצוה, אבל בחגיגה דליכא מצות אכילה על הבעלים ליכא דין לאכלו על השובע, ושפיר אוכל החגיגה תחילה בכדי שהפסח יאכל על השובע, ולא איכפת לן באכילת חגיגה דאינה על השובע.

אמנם רשייי פסחים פייו עייא (דייה אין מפטירין) ביאר הא דאין מפטירין אחר הפסח אפיקומן, דכשהגיע זמנו להפטר מן הסעודה, דהיינו אחר הפסח שהוא נאכל באחרונה על השבע, שכן חובת כל הקרבנות, כדקיימא לן (חולין קלייב, ב) למשחה לגדולה, כדרך שהמלכים אוכלין, אין נפטרין על ידי אפיקומן עייכ. הרי דכי רשייי דחובת כל הקרבנות לאכלם באחרונה על השובע כדרך מלכים, ומשמע דאף באכילת בעלים איכא דין לאכלו על השובע, וכן מבואר ברשביים לקמן קיייט עייב [דייה כגון] ייולפי שדינו ליאכל בסוף על השובע וכן כל הקרבנות כדכתיב למשחה לגדולה כדרך שמלכים אוכלין", וצייע האיך אוכל החגיגה תחילה ואין אכלו על השובע, וצייע.

ואשר יראה לבאר בזה, דבעיקר האי דינא דבעינן לאכול על השובע, איכא תרי ענינים חלוקים ביסודם, דהנה תוסי לקמן קייכ עייא כ' לבאר הא

------ וִיעוּדָם =============== וִיעוּדָם

דמבואר בתמורה דמנחות נאכלות על השובע יידהתם הייט שלא יצא משלחן רבו רעב", ונרי דאיכא טעם נוסף כמשייכ רשייי בדף עי עייא [דייה על השבע] יישיהיו נהנין באכילתו ותיחשב להןיי.

ולפייז נר' לבאר בעזהיית, דהא דמבואר ברשיי והרשביים דבכל הקרבנות איכא דין לאכלן על השובע משום למשחה, היינו הדין שלא יצא משלחן רבו רעב, דהוא גנאי שאחר אכילת גבוה יהא רעב, ואין זה דרך מלכים שיצאו רעב, דהוא גנאי שאחר אכילת גבוה יהא רעב, ואין זה דרך מלכים שיצאו רעבים מאכילתן, ולכן כ' הראשונים לבאר בזה האיסור לאכול אחר אפיקומן, דבזה נר' שיוצא משלחן רבו רעב, אי ממשיך לאכול אחייכ [וכדביאר המאירי בדף קייט, דנר' דלא היתה אכילתו על השובע].

ונרי דהאי דינא דלא יצא משלחן רבו רעב, מתקיים אף כלפי החגיגה, אף שאכלו תחילה, דכיון דמצות אכילת החגיגה יחד עם הפסח, חשיבא אכילה אחת, וכיון דיצא מאכילה זו שבע, ליכא גנאי באכילת החגיגה, ואף אכילת החגיגה חשיבא אכילת מלכים. וכמו היכא דהיתה חבורת הפסח מרובה דלא צריכין לאכול עם הפסח חגיגה, דבגמר אכילתו הם שבעים, ולא איכפת לן דבתחילת האכילה לא היו שבעים.

אך נרי דאיכא הלי נוספת שנאמרה לענין אכילת פסח, שתהא נאכלת על השובע, שבזמן שאוכלה יהא שבע, וכמש״כ רש״י שיהיו נהנין באכילתן ותיחשב להן, דהוי חשיבות בגוף האכילה, שאין אוכלה מחמת רעבון אלא על השובע, ודין זה נאמר דוקא בפסח ולא בחגיגה, וכמבואר מקרא במכילתא השובע, ודין זה נאמר דוקא בפסח ולא בחגיגה, וכמבואר מקרא במכילת שובע [בא] ״ד״א על מצות ומרורים ואכלוהו מכאן אמרו הפסח נאכל אכילת שובע ואין מצה ומרור, נר׳ דאינו מהלי קדשים, אלא דין מיוחד באכילת פסח שיאכל על השובע ולכן הו״א דה״ה במצה ומרור יהא דין זה. הרי דאיכא דין מסוים באכילת פסחים שתהא על השובע, ולכן צריך לאכול החגיגה תחילה, בכדי שתהא אכילת הפסח נעשית על השובע.

#### הרב אשר ביר

מו״צ בבית הוראה לעניני ממונות ׳הישר והטוב׳

#### בענין הלל קודם חצות

הרמ״א בסי׳ תע״ז סע״ א׳ כתב, ויקדים עצמו שגם ההלל יקרא קודם חצות. ועי׳ במשנ״ב סק״ז שכתב דר״ל דלכתחלה יאמר ההלל עם הברכות קודם חצות, ועיי״ש בשעה״צ שהביא כן משם החק יעקב והגר״ז דרק לכתחלה צריך להקפיד לגמור כל ההלל עם הברכה שלאחריו קודם חצות. והעירו הלומדים דלכאורה המשנ״ב סותר משנתו למה שכתב במחנה ישראל פי״ב ס״ג שאם קורא את ההלל לאחר חצות לא יחתום אחריו בברכה.

והנה המקור של הרמ״א הוא מדברי הר״ן בסו״פ ערבי פסחים וכן בסוף פ״ב דמגילה שכתב דלא פסיקא לן מילתא כמאן קיי״ל האם כר׳ אלעזר בן עזריה דפסח אינו נאכל רק עד חצות או כר׳ עקיבא דנאכל כל הלילה, ולכן צריך ליזהר שלא לאכול מצות מצוה (ובמס׳ פסחים כתב מצה של אפיקומן) בלילי פסחים לאחר חצות, והוסיף דאפי׳ בקריאת ההלל החמירו בתוס׳ לקרותו קודם חצות, וזהו המקור לדברי הרמ״א הנ״ל.

ועיי בתוסי במגילה דף כ״א ע״א שהכריעו דהלכה כראב״ע דפסח אינו נאכל אלא עד חצות (דלא כהתוסי בפסחים ק״כ ע״א) וסיימו בסוף וז״ל, וא״כ צריך למהר לאכול מצה בלילי פסחים קודם חצות וכו׳ שהרי מצה בזה״ז הוה דאורייתא, אבל בהלל של אחר אפיקומן אין להחמיר כ״כ שהרי מדרבנן הוא, עכ״ל, והיינו דהגם דהתוסי במגילה הכריעו (ולא כהר״ן הנ״ל שכתב רק מכח ספק ואזלינן לחומרא) דהלכה כראב״ע, אעפ״כ כתבו דהיינו דוקא לגבי אכילת מצה שהיא מן התורה, אבל ההלל שהוא רק דרבנן אי״צ להחמיר כ״כ לאומרו קודם חצות (ודלא כהר״ן הנ״ל שהביא מתוסי להיפוך).

והנה כשנדייק בלשון התוסי שכתבו דייבהלל של אחר אפיקומן", משמע מזה דבהלל שלפני הסעודה גם התוסי מודים דצריך להקדים לאמרו לפני חצות (וידעתי דיש מקום לבאר התוסי דבהלל שלפני הסעודה הרי בלא״ה צריך לאומרו לפני חצות מצד אכילת מצה שצריך לאוכלו לפני חצות, אבל זהו לאומרו לפני חצות מצד אכילת מצה שצריך לאוכלו לפני חצות, אבל זהו דוחק, ופשטות משמע מדברי התוסי דבהלל שלפני הסעודה חייב להקפיד מצד לתא דאכילת מצה, ונפקי״מ מצד לתא דאהלל לאומרו לפני חצות ולא מצד לתא דאכילת מצה, ונפקי״מ לרי יוסי דסי״ל ברי״פ ערבי פסחים דבהתחיל לאכול מבעו״י בערי״פ דאי״צ בתוס׳ דף קי ע״א די״ה ר׳ יוסי הסדר שעושה עם הדי כוסות, ועיי״ש שכתבו דעל כוס ג׳ אומר מה נשתנה והחלק הראשון של הלל, עכ״פ באופן כזה דכבר קיים מצות מצה משמע מהתוסי במגילה דצריך לומר החלק הראשון של הלל לפני חצות), ואי״כ מוכרח מזה דהחלק הראשון של ההלל חיובו מן התורה ולכן צריך להקפיד לאומרו לפני חצות, משא״כ הגמר הלל חיובו רק מדרבנן ודהרי כתבו התוס׳ דמשו״ה אי״צ להקפיד על ההלל שלאחר אפיקומן כיון דחיובו רק התוס׳ דמשו״ה אי״צ להקפיד על ההלל שלאחר אפיקומן כיון דחיובו רק

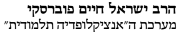
מדרבנן משמע מזה דהחלק הראשון של הלל חיובו מן התורה) אבל צ"ב לחלק בזה ולומר דהחלק הראשון חיובו מן התורה משא"כ הגמר הלל חיובו רק מדרבנו.

ויש לבאר החבדל בין החלל של קודם הסעודה לגמר חלל, עפייי היסוד של מרן הגריייז בחלי חנוכה (פייג הייו) לבאר דברי הרמביים שכתב דקריאת החלל לעולם מדברי סופרים, והקשה הראבייד עייז מהלל דליל פסח דהיא מדברי לעולם מדבתי (ישעיה ל כט) השיר יהיה לכם כליל התקדש חג, וביאר הגרייז דיש ב' דינים בחלל, דיש שדינו שאומרים בתורת שירה וזהו ההלל של לילי פסחים, דהפסח טעון הלל באכילתו ודינו שנאמר בתורת שירה, ועוד איכא דין מסויים של קריאת הלל שהיא מצוה מדברי סופרים ודינו הוא דין קריאה. ולפיייז כתב דהקרא דהשיר יהיה לכם, עיקרו בהלל של שירה בלבד, וזה הוי מדברי קבלה, אבל הרמביים מיירי מדין מצות קריאת הלל ביוייט דזהו מדרבנן, וכתב דנפקיימ בין הלל של קריאה להלל של שירה, דהלל של קריאה צריך דייקא כל ההלל משאייכ הלל של שירה שייך גם במקצת הלל כמבואר במשנה פסחים ס"ד מימיהם של כת ג' לא הגיעו לאהבתי, ועיי"ש בארוכה.

ולפייז אפשר לבאר דברי התוסי במגילה הנייל, דעיקר ההלל כיון דהוא מדברי קבלה לכן צריך לאומרו קודם חצות, אבל ההלל שלאחר אפיקומן בזה סייל להתוסי דחז"ל תיקנו לומר כל ההלל וזה אינו מדברי קבלה ולכן אייצ להחמיר לומר ההלל שלאחר אפיקומן קודם חצות כיון דזהו רק מדרבנו.

ועפייז יש ליישב הסתירה בדעת המשנייב, דסייל כדעת התוסי במגילה דמחלק בין כל ההלל להלל של אחר אפיקומן, דכאן במשנייב איירי לגבי הגמר הלל ובזה סייל דרק לכתחלה יקפיד לאומרו קודם חצות, משאייכ במחנה ישראל איירי לומר כל ההלל לאחר חצות, ובזה סייל כדעת התוסי דבדיעבד אם אומרו לאחר חצות לא יחתום בברכה. ועדיין צייע בזה.

שו״ר במשנ״ב מהדורת דרשו שהביא משו״ת ציץ אליעזר שהקשה הסתירה בדברי המשנ״ב, וכתב שהמשנ״ב חזר בו ממש״כ במחנה ישראל וס״ל דהוא רק לכתחילה, וצ״ע.



#### ביאור שיטת הרמב"ם בגדר ביטול חמץ

גמי פסחים ו ב: "אמר רב יהודה אמר רב הבודק צריך שיבטל, מ"ט אי נימא משום פירורין הא לא חשיבי וכו', אמר רבא גזירה שמא ימצא גלוסקא יפה ודעתיה עילויה".

ומפורש בגמי בכמה מקומות שבדיקת חמץ היא רק מדרבנן, ומשום שמדאורייתא בביטול בעלמא סגי. וכתבו הראשונים שהוא דווקא כשביטל, שאם לא ביטל, חיוב הבדיקה הוא מדאורייתא. ויש בזה הרבה נפ״מ להלכה, שיש מקומות שהקילו בהם מהטעם שהוא מדרבנן, כמו לענין נאמנות אשה וקטן שעשו בדיקת חמץ, שנאמנים רק כשהוא חיוב דרבנן, אבל אם לא ביטל, שחיוב הבדיקה הוא מדאורייתא, אינם נאמנים, וכן לענין נדון הגמי ביטל, שחיוב הבדיקה הוא מדאורייתא, אינם נאמנים וכן לענין נדון הגמי פסחים ט-י בנכנס עכבר עם כיכר לבית או בככר בשמי קורה, או בפי נחש, וכיוצא, אם צריך לבדוק ולבער, כתבו הראשונים שמספק אי״צ משום שהוא מדרבנן, וספיקו להקל, ואם לא ביטל שחיובו לבדוק החמץ הוא מדאורייתא, אין להקל.

והנה הרמב״ם בפ״ב מהלי חו״מ ה״ב-ג כתב וז״ל: ״ומה היא השבתה זו האמורה בתורה, היא שיבטל החמץ בלבו ויחשוב אותו כעפר, וישים בלבו שאין ברשותו חמץ כלל, ושכל חמץ שברשותו הרי הוא כעפר וכדבר שאין בו צורך כלל. ומד״ס לחפש וכו״י. ולכאו׳ יש לתמוה שלא כתב הרמב״ם בשום מקום, שאם לא ביטל חייב לבדוק החמץ מה״ת.

ונראה לבאר, שהנה כתב הרמב״ם בסוף הלי ברכות פי״א הט״ו: ״וכך הוא מברך על ביעור חמץ בין שבדק לעצמו בין שבדק לאחרים, שמשעה שגמר בלבו לבטל נעשית מצות הביעור **קודם** שיבדוק כמו שיתבאר במקומו״.

ויש להעיר שכתב הרמב״ם ״כמו שיתבאר במקומו״, ולא מצאנו בהלי חמץ ומצה שכתב דין זה שביטול החמץ נעשה קודם הבדיקה, ואדרבה הרי מפורש ברמב״ם בפ״ג ה״ז ״וכשגומר לבדוק וכו׳ צריך לבטל כל חמץ שנשאר ברשותו ואינו רואהו, ויאמר כל חמץ וכוי הרי הוא בטל והרי הוא כעפר״. הרי מפורש שאחר הבדיקה הוא מבטל.

ונראה לומר, שהביטול שכי הרמב״ם בהלי ברכות אין הכוונה לגמי בפסחים הנ״ל, אלא שסובר הרמב״ם שעצם זה שרוצה לבער כל חמץ שברשותו, כבר חשוב לביטול, שהרי רוצה שלא יהיה לו חמץ וממילא כל איש ישראל שהולך לבער חמצו, מקיים מיד המ״ע דתשביתו, שהרי דעתו להוציאו מרשותו,

ויעוּדם ====== ויעוּדם

וכוונת הרמב״ם שם שכי ״כמו שיתבאר במקומו״, הוא למה שכתב כאן שהמ״ע של תשביתו הוא ביטול החמץ, ומד״ס שיבדוק כדי לבערו.

ומה שכתוב בגמי שאם ימצא גלוסקא יפה בפסח עובר על בייי, וכייה ברמביים פייג הייח: יילפיכך אם לא ביטל קודם שש ומשש שעות ולמעלה מצא חמץ שהיה דעתו עליו והיה בלבו ושכחו בשעת הביעור ולא ביערו, הרי זה עבר על לא יראה ולא ימצא, שהרי לא ביער ולא ביטל", אעייפ שהרי לשיי הרמביים כבר עשה ביטול קודם הבדיקה, משום שהרמביים מפרש הגמי יידעתיה עילויהיי הוא לחמץ שרצה להשתמש בו קודם הפסח, ולא לבערו וממילא חמץ זה אינו נכנס בכלל הביטול, ולזה תקנו חכמים שלאחר הבדיקה יעשה ביטול מפורש גם לחמץ שלא היה בדעתו לבער, כדי שלא יעבור על בל יראה.

## **בעילום שם** בית ועד לחכמים

## בחילוק שבין איסור חמץ לשאר איסורין לענין טעם כעיקר, ולענין חצי שיעור

--

א] רמב״ם פ״א הלכה ו״: אין חייבים כרת אלא על אכילת עצמו של חמץ אבל עירוב חמץ כגון כותח הבבלי ושכר המדי וכל הדומה להן מדברים שהחמץ מעורב בהן אם אכלן בפסח לוקה ואין בו כרת שנאמר כל מחמצת לא תאכלו, במה דברים אמורים בשאכל כזית חמץ בתוך התערובת בכדא״פ וכו׳ ומבואר ברמב״ם שיש ריבוי מיוחד ד״כל מחמצת״ לאסור תערובות חמץ בפסח וכן הקדים בפתיחת אלו ההלכות וכן במנין המצוות כי אסר לנו הכתוב תערובת חמץ, והנה האי תערובת מיירי כשאין בו שיעור ביטול נגד בחמץ כלל, אלא יש בו כל התנאים לאיסור היינו פחות משישים נגד האיסור ואף אכל כזית בכדי אכילת פרס. ואייכ טעונים ד׳ הרמב״ם ביאור, הא חמץ גמור הוא כשאר איסורים שבתורה ומה לי קרא לכך. ומה שפטר לה הרמב״ם מכרת הנה הוא מדוייק בפסוקים אך הא גופא טעמא בעי הא חמץ גמור הוא, וכבר תמה בזה הרמב״ן סהמיצ ל״ת קצח הובאו בכ״מ כאן ופליג עליה ולדבריו תמה בזה הרמב״ן סהמיצ ל״ת קצח הובאו בכ״מ כאן ופליג עליה ולדבריו לפו״ר יתחייב כרת אף על התערובות. ואיצטריך קרא לענין אחר ודעת הרמב״ם בזה צ״ע.

ב] ובהלכה ז: כתב הר״מ עוד וז״ל האוכל חמץ בפסח כל שהוא הרי זה אסור מן התורה שנאמר לא יאכל עליו חמץ ואע״פ כן אינו חייב כרת או קרבן אלא על כשיעור שהוא כזית והאוכל פחות מכזית במזיד מלקין אותו מכת מרדות עכ״ל. ותמה המשנה למלך והביא דכבר תמהו חכמי לב בזה למה הוצרך הרמב״ם להביא קרא על זה הא קיי״ל בכל התורה כר׳ יוחנן שאמר חצי שיעור אסור מן התורה ולמה יגרע איסור חמץ משאר איסורים בזה ועוד תמה על המקרא שהביא הרמב״ם שנאמר לא יאכל חמץ אדרבה משמע לשון אכילה שהוא תמיד בכזית ועוד יש לעיין מדוע לאו בכלל וע״ז י״ל דיאכל בציירה משמע אפילו כ״ש שוב ראיתי מובא כן [במקו״צ] מהתו״כ פ׳ צו מרביים ביינות ביינות ביינות מובא כן במקו״צ]

ג] והנראה כי שאני חמץ מאחר והחימוץ נתפס בהעיסה, הרי שהיא הנאסרת מכח החימוץ, אבל החימוץ עצמו טעם ונפח בעלמא ואין בו ממש, וא״כ היה מקום לומר כי בפחות משיעור כזית לא נתפס עליו שם חמץ כלל. ושיעור עיסה בעינן ע״מ שיחול עליו איסור חמץ, ודמות ראיה לדבר הא דאיסור בל יראה גם הוא שיעורו בכזית ונחלקו בו ב״ש וב״ה ריש ביצה אי בכזית אי בכל שהוא, [וצידדו בו האחרונים טובא דאין בו דין איסור חצי שיעור], הרי דיש שיעור בשם חמץ דפחות מכשיעור לאו תורת חמץ עליה ואינו בבל יראה, ולהכי הוא דהוצרך הרמב״ם למקרא דלא יאכל חמץ דבפסח הוי איסור חפצא לכל דבר וכל שהוא חמץ אסור באכילה.

ד] ודכוותה גבי איסור תערובות ששאלנו באות א׳ נראה גם עפייי מה שיסד לן הגרייח בכמה מקומות בדעת הרמביים [בהי מעשה הקרבנות, חמץ ומצה, תרומות ועוד] והכלל העולה מדי דבטעם כעיקר לא נאמר שלא נתבטל האיסור מאחר והוא נותן טעם [כאשר הסברא הפשוטה בשמעתתא דתערובות ולא כאן המקום] אלא מעיקר הדין הוא מתבטל ברוב מדינא דאחרי רבים להטות אלא איסור מחודש הוא שנאמר על טעם האיסור הניכר בתערובת כי הוא כהאיסור עצמו [דיקא נמי הלשון ייטעם כעיקריי] עד כדי כך דכללא דייאינו ראוי לגריי האמור אצל נבילה ושאר איסורים אמור גם על טעם כמבואר בראשונים בעייז בסוגית נטלייפ. ואשר יראה לפיייז דכל זה נכון כלפי שאר איסורים שהם בעצמותם חפץ האסור כגון נבילה ושרץ אשר על כן , גם אים דידהו כמותן מקרא דייהטמאיםיי לרבות אירן ורוטבן חולין צט אולם חמץ שאינו איסור מצד עצמו כ״א שנאסר ״עיסה המחומצת״ כמו שנתי הנה כאן מאחר ובטל שמו בתערובת הרי אין בו חשיבות של שם חמץ כלל ומשום ייטעם החמץיי אין לאסור כי רק עיסת החמץ נאסרת לא החימוץ עצמו כמו שנתבאר. ואם נכון הרי שהוצרכנו שפיר לקרא כל מחמצת לא תאכלו לאסור גם תערובת החמץ והוא איסור מיוחד ואינו בכלל האיסור החמור של חמץ והדברים מחודשים.

ה) והנה מבואר במשנה למלך דלהרמב״ם שהוצרכנו למקרא לענין כל שהוא חמץ, הנה באמת משש שעות ולמעלה לא יהיה איסור זה, וכן מדויק ברמב״ם שהתחיל ההלכה ״האוכל חמץ בפסח בכל שהוא״ משמע הא קודם ברמב״ם שהתחיל ההלכה ״האוכל חמץ בפסח בכל שהוא״ משמע הא קודם לה שרי. וראה זה פלא דבצל״ח ריש פרק אלו עוברים דייק מהרמב״ם דגם כלפי איסור תערובות חמץ דיליף לה הרמב״ם מכל מחמצת גם בזה לא נוהג מו' שעות ולמעלה, והנה למה שנתבאר הוא כמין חומר הא בהא תליא, דהחידוש דחצי שיעור בחמץ, ודאיסור תערובות בפסח היינו לתת לחמץ דין איסור עצמי כמו שאר איסורין, וזה נתחדש רק בפסח עצמו, אך קודם נשאר בסברא הראשונה להיות שונה משאר איסורין כמו שנתבאר.

#### הרב מנדל ויליגער

ראש כולל חושן משפט – ברכת יוסף

#### המוצא חמץ באמצע הפסח האם מותר לשרפו

--

בזמנינו המנהג להוסיף בשטר מכירת חמץ דמוכרים כל חמץ דיש לו ברשותו $^{\rm L}$ , ומצד הדין א״צ לשרפו כיון שזה שייך לגוי, אך אם רוצה לשרפו יש לדון שהרי אם ישרוף החמץ יקנהו וגם יעבור על איסור גזל.

והנה מצד איסור גזל יייל דאין חשש, דכבר כתב בשוייע הרב סיי תיימ קונטרס אחרון סקי"א דאיסור גוזל ע"מ לשלם אינו אסור מצד לא תגזול אלא מצד לא תחמוד, ואצל לאו דלא תחמוד נאמר ירעךי ואייכ אסור רק בישראל ולא בגוי, ובחמץ הגוי חייב לו על החמץ וא״כ יפטרהו מחובו ועי״ז משלם לו הוה גוזל עיימ לשלם, וכייכ בדברי חיים גזילה סיי גי, והרבה אחרונים חולקים על זה וסייל דמדברי הרמביים משמע דהוא מצד איסור גזילה, ומה שיש לדון דכשיגביהנו יתחייב באחריות עייי קניני גניבה ובחמץ יש איסור בל יראה עייי חיוב אחריות (ולהגביהו על דעת שלא להתחייב באחריות עיי בקצוהייח ונהיים סיי רצייא דנחלקו אי בעינן דעת קנין), ולדעת הנתיבות סיי שמייח דאפיי למייד גזל עכויים אסור אבל אין חיוב השבה, יייל דלא נתחייב באחריות כיון דאייצ להשיב, אבל עיי בשער המלך סוף סייא מגזילה דחולק וסייל דיש חיוב השבה, ואפיי לדעת האומרים דאין חיוב דכייז שהוא בעין יש חיוב להשיב דבזה שמחזיקו תחת ידו גוזלו שוב, וכן פשיט"ל להבית אפרים אוייח סיי לייז דבגזל עכויים כייז שהוא בעין יש חיוב אחריות, אבל עיי בקצוהייח סיי שמייח סקיייא דבגונב עיימ לשלם אין עליו חיוב אונסים, ואייכ כאן דהוה על מנת לשלם לא נתחייב באחריותו.

עוד י"ל דאפילו יש איסור של גזל עכו"ם אפילו על מנת לשלם, כאן שמזיקו אינו איסור גזילה, ויהא תלוי לכאו' באיסור מזיק (עי' קהלת יעקב ב"ק) אי אסור בגוי, בתוס' ב"ק דף ל"ח ע"א משמע דרק בבהמתו שהזיק התירו אצל גוי, אבל במנ"ח מצוה י"א פשיט"ל דאין איסור להזיק גוי, ובחזו"א ב"ק סי' יא אות י"ד כתב דאם מזיק עכו"ם יש עליו חיוב תשלומין דלא התירו ממונו לענין זה, ואפשר דאפ"ה מותר להזיקו אלא דיש עליו חיוב תשלומין, ואפ"ה כשיגביהנו יהיה תלוי במחלוקת אי בגוזל על מנת להזיק יש חיוב אונסים (בש"ך סי' שצ"ו כתב דיש חיוב אונסים, ובתרומת הכרי סי' שפ"ו כתב שאין חיוב אונסים, ועי חי' ר' חיים הלוי הלי חובל ומזיק).

ומה שיש לדון, דבנתיבות סיי צייה סקייג כתב דאם מכר חפץ לחבירו ואחייכ הזיקו יכול הלוקח לבטל המקח דהוה כעין מקח טעות, וכתב דאם מזיקו והוזל החפץ אחר שמכרו משלם כשעת המכר כיון דנתבטל המקח למפרע, ויש לדון אם בעינן שהלוקח יבטלנו או דנתבטל מאליו ונעשה מקח טעות, דאם נתבטל מאליו אייכ אם ישרפנו יעבור למפרע על איסור בל יראה דהיה לו חמץ ברשותו (ועי׳ מהרשיים בדעת תורה סוף הל׳ טרפות דלכן יחזור ויקנה החמץ לאחר הפסח דילמא יבא הגוי ויבקש החמץ ויתבטל המקח למפרע) ובדרך כלל בשטר מכירת חמץ כתוב דיש לו רשות לקחת, אייכ יש לו רשות לשורפו.

--

ויעוּדָם ===== וִיעוּדָם =====

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> המקור להוסיף כן הוא מהגרעקייא (מודפס בשויית רעקייא הוצאת המאור חייה), ויש מפקפקים על הוספה זו, דבמייב סוף סיי תלייו הביא מחלוקת אחרונים בחמץ שדעתו למוכרו אי חייב בבדיקת חמץ, ואם מוכר את כל החמץ איך יברך על בדיקת חמץ והא כבר מכר את כל החמץ, והמייב פסק דהמנהג להקל ומובא בשם החזוייא דכיון דבדיקת חמץ הוא משום חשש שמא יבא לאוכלו וחמץ של עכויים ברשות ישראל יש חיוב מחיצה שמא יבא לאוכלו, גם עייז יש חובת בדיקת חמץ למצוא החמץ לעשות מחיצה, ואייכ יייל דנידון המייב הוא רק במוכר את כל החדר.

#### הרב חיים שולביץ ר״מ בישיבת שבות יהודה

#### קיטניות בשבת שאחר שביעי של פסח

כתב בלוח ארץ ישראל, שיש מקילין לאכול קטניות בשבת שאחרי שביעי של פסח, וסומכים על הביאור הלכה (תרסה דייה אתרוג), שאין מוקצה מחמת יום שעבר, ואייכ יכול לבשלם ביוייט ערב שבת על סמך עירוב תבשילין, מסברת הואיל ואי מקלעי אורחים, שהרי מצויים בינינו ספרדים האוכלים קטניות בפסח. וכבר דנו בזה רבותינו לגבי פירות יבשים שנהגו לא לאכלם בפסח, שרעקייא (מערכה ז) התיר לבשלם באחרון של פסח לצורך שבת, משום שראויים לחולה שאין בו סכנה, ואילו החתם סופר (אוייח עט) אסר במקום שאין מי שיאכלם, כי עירוב תבשילין אינו מועיל אלא במקום דשכיחי אורחים. ואף שחולה שאין בו סכנה שכיח, אבל לא שכיח שיהיה אותו החולה צריך לאוכל זה דוקא.

ברם, בכנסת הגדולה (או״ח סי׳ סי׳ב) כתב שאותם הנוהגים שלא לאכול אורז ודברים אחרים בפסח, אך ביום אחרון אוכלים הכל, כשחל שביעי של פסח בערב שבת וצריך לבשלו בעש״ק, אסור לבשלו, כמבואר ברמ״א (סי׳ תקכז) שהמתענה ביו״ט תענית חלום אסור לבשל ולאפות לאחרים אפילו לצורך אותו היום, דהוי כמי שלא הניח עירוב שאינו מבשל לאחרים, ואם באופן זה שמותר לאכול את מה שמבשל באותו היום, אלא שאינו אוכלו מפני התענית, אינו יכול לבשלו באותו היום, כ״ש בדבר שאינו יכול לאכלו באותו היום שהדבר בעצמו אסור ולא מפני התענית. אך יש לדון בראייתו, שהרי המתענה אינו יכול לבשל כלל, ואינו דומה לבישול קטניות, שכיון שמותר לו לבשל שאר מיני תבשיל, יכול לבשל גם קטניות לאחרים או לשבת, כמו ששנינו שאסור להפריש חלה טמאה עד שתאפה, כיון שאינה ראויה לכהן, ומשמע שחלה טהורה מותרת, כי ראויה לכהן, אף שאינה ראויה לישראל האופה אותה.

גם בבן איש חי (שנה א פרי צו סעי׳ מא) כתב שמי שאינו אוכל אורז בפסח אסור לבשל אורז ביו״ט גם עבור מי שנוהג בו היתר, וכן מי שאכל ביו״ט בשר תוך שש שעות הסמוכים למוצאי יו״ט, אסור לו לבשל מאכלי חלב עבור אחר, כיון שזה אסור למבשל עצמו, ןדימה דין זה לדברי הרמ״א (תקכז סעיף כ) שהמתענה ביו״ט אסור למשל לאחרים אפי׳ לצורך בו ביום. ובשו״ת מנחת שלמה (קמא י, תנינא מב) תמה שהרי דברי הרמ״א הם דוקא במתענה שאין אני קורא בו יאך אשר יאכל לכל נפשי, ומחמירים עליו שלא יבשל גם לאחרים, אולם מי שמותר לבשל עבור עצמו מאכלי בשר למה לא יוכל לבשל לאחרים גם מאכלי חלב, וכי ההיתר לבשל לאחרים הוא משום ״הואיל״ וחזי לדידיה חזי נמי לאחריני [אך צידד להחמיר בבישול קטניות, שגרע אפילו ממי שאכל בשר, שהוא מותר לבשל, כיון שהיה מותר ביום לפני אכילת הבשר וגם מותר לבני ביתו, משא״כ קטניות שגם ביו״ט עצמו אינו מותר רק

ובספר הרב מפוניבזי הובא ששמע מבעל המאיר לעולם שלדעת ריש לקיש שחצי שיעור מותר מן התורה, מותר לבשל ביו"ט בהמה טמאה, ולאכול ממנה פחות משיעור, והערוך השלחן מחה על כך, ואמר שאף אם אינו אסור, הלא ודאי אין זה בכלל ההיתר של יאך אשר יאכל לכל נפשי, ואמנם באבני נזר ((או״ח תיג) נקט שההיתר הוא רק לצורך אכילת כזית, אך לולי דבריו יש לומר שכיון שהשחיטה נצרכת לאכילה כל שהיא, הרי היא מותרת. וכבר קדם בזה בשדה יהושע לירושלמי (ביצה פייא הייג), שנחלקו שם רייי ורייל במבשל נבילה ביוייט, דרייי אמר שאינו לוקה ורייל אמר לוקה, והקשה מכך על דברי השאגת אריי (סיי סד) שהעושה מלאכה ביוייט לצורך דבר שאסור מדרבנן אין לוקין עליו, דכיון דמן התורה שרי הוי צורך אוכל נפש. ולכאורה כיון שר״ל סובר חצי שיעור מן התורה מותר, למה לוקה על בישול נבילה, והרי חזי לחצי שיעור, אלא ודאי דעכ״פ מדרבנן אסור, לוקה, ושלא ,(אבני מלואים סוף מגילה), כשאגייא. ואמנם השאגת אריה עצמו בטורי אבן כתב להדיא דלרייל דחצי שיעור מותר מן התורה אי אמרת הואיל, מבשל נבילות וטריפות לא משכחת דלקי, דאין לך דבר דלא חזי לאורחים ישראל, דהא חזי למיכל ביייט פחות פחות מכשיעור.

## הרב יצחק פזריני

לשעבר ראש כולל "בלבבי משכן אבנה"

#### זמן מכת בכורות

---

מטו משמיה דהמרי״ל דיסקין זצ״ל שהקשה על מה שכתוב ״ועברתי בארץ מצרים״, שלשון ועברתי משמע שהלך והכה אותם בדרך הליכתו, ולכאוי קשה שהרי כולם מתו ברגע אחד בחצות הלילה. ותי׳ שבאמת זמן חצות הלילה אינו שוה בכל המקומות, שהרי בכל מקום משתנה זמן חצות לפי תחילת הלילה וסוף הלילה באותו מקום, וא״כ נמצא שבאמת לא מתו כולם תחילת הלילה וסוף הלילה באותו מקום, וא״כ נמצא שבאמת לא מתו כולם

ברגע אחד ממש אלא בכל מקום ומקום מתו כשהיה במקום זה חצות. וזהו שכתוב יועברתיי.

אמנם ברש״י משמע שמתו ממש כולם ברגע אחד, שכתב: ״כמלך העובר ממקום למקום, ובהעברה אחת וברגע אחד כולן לוקין״. וקשה כיצד יישב את הטענה הנ״ל, שהרי ׳חצות׳ אינו באותו זמן בכל המקומות. וביאר בזה מו״ר הגאון ר׳ צבי יהודה אדלשטיין שליט״א שבפרשת שמות כתוב ״ואמרת אל פרעה כה אמר ה׳ וגו׳ הנה אנכי הרג את בנך בכרך״. ומבואר שהיה עונש לפרעה שימותו כל בכוריו, ולפי זה לכאו׳ פשוט שכולם מתו בשעה שהיה חצות אצל פרעה, שהרי בשעה זו נענש פרעה שמתו כל בכוריו, וכמו אם נגזר על אדם שימותו כל בהמותיו בחצות הלילה, ודאי תלוי בחצות דידיה. כך גם כאן כולם מתו בחצות של פרעה. ובזה ביאר למה פרעה עצמו לא מת, ואף שהיה בכור, כיון שהעונש היה שימותו בכוריו של פרעה, וא״כ פרעה אינו בכלל זה.

## הרב דב גדליה דרקסלר מח"ס 'דברים ככתבם'

#### מצה על שום מה?

--

בהגדה כתוב שהמצה היא על זה שלא הספיק בצקם להחמיץ. הרבה ראשונים, אבודרהם ועוד, הקשו שהרי ציום קודם לכן במצה. ותירצו, שציום על שם העתיד. - בכל זאת צריך להבין למה ציום ע"ש העתיד. ועוד יש להבין מה שתקנו לומר יהא לחמא עניא' שהוא ע"ש המצה שהיו אוכלים בעבדותם במצרים [שנותנים לעבד מצות שלא מתעכלות מהר, אבן עזרא], כמו שפירשו הראשונים. יש לשאול, מה הענין להזכיר גם את המצה הזאת.

השתא התבוננתי ונראה בעיני דבר נפלא. כבר שאלו ראשונים מה החילוק בין זכירת יצי"מ של כל השנה לליל הסדר. חושבני שאם נתבונן בהגדה נראה דבר ברור מאוד, שההגדה היא רק הודאה על החירות, אבל לא מוזכר בה כלל שהחירות הולידה עבדות חדשה, עבדות הי, כמו שמובן בק"ש שזכירת יצי"מ היא אות לעבדות שקבלנו על עצמינו, שעבדי ה' נינהו ולא עבדי פרעה. ילמען תזכרו ועשיתם את כל מצותי והייתם קדושים... אשר הוצאתי אתכם מארץ מצרים'. בהגדה אין שום התייחסות לזה. הסיבה לזה נראית, שבליל הסדר ההדגשה היא על החירות לבד שהקב"ה הוציא אותנו מתחת סבלות מצרים. ובכוחו שידד מערכות הטבע. וכל יום ההדגשה היא שהקב"ה הוציאנו כדי שנעבוד אותו. [לכן רואים בהלכה שיש ענין להראות חירות מוגזמת בליל הסדר, כמו הסיבה, שודאי אין לה מקום כל ימות השנה. אַל תּשְׁמַח יִשְּרָאֵל אָל נִּיל כְּעַמִּים].

זה נראה עומק הסיפור שפותח את ההגדה ימעשה ברבי אליעזר... עד שבאו תלמידיהם ואמרו להם הגיע זמן קרי"ש של שחרית". כונת התלמידים היתה: נגמר הזמן של החירות, ומתחילה העבדות, יק"ש של שחרית".

בזה נתיישב לי הקושיא הראשונה. באמת המצה רומזת לכמה דברים, זאת אומרת גם לעבדות וגם לחירות, ודוקא משום כך הדגישו שהמצה של ליל הסדר רומזת לחירות. היינו שכל השנה אנו צריכים לדעת את מה שכתוב בתורה שהמצה היא גם סמל לעבדות ה', שציום ע"ש העתיד [היינו שודאי חייב שיהיה כאן ציווי], אבל בליל הסדר אנו מבודדים את זה ומדגישים רק את זה שהמצה שאנו אוכלים היא החירות שלנו שאנו מצידנו לא הספקנו להחמיץ את המצה עד שנגלה עלינו מלך מלכי המלכים [ולא מחמת הציווי].

#### הרב אשר מילר

ר"מ ישיבת תורת זאב, ירושלים

#### הערות בעניני שחיטת הפסח

---

#### פסול 'שחוט' לפסח

א) בבכורות יב. איתא דאין פדיון פטר חמור נפדה על שה שחוט, משום דילפינן שה שה מפסח, מה התם שחוט פסול אף כאן. וביאר רשייי דטעמא דילפינן שה שה מפסח, מה התם שחוט פסול אף כאן. וביאר רשייי דטעמא דשחוט פסול לפסח הוא משום דבעינן שחיטה לשם פסח. ויש להע יר הלא עייכ מיירי בקדם הקדישו למומו, ואייכ כשנשחט אחר הקדישו אמאי יש כאן חסרון של לשם פסח נימא סתמא לשמה, ואלא דנשחט חוץ לעזרה, אייכ חסר כאן שחיטה כל עיקר ולא רק שחיטה לשם פסח וצייע. ואולי סייל כשיטת הרמביים המחודשת דהשוחט פסח לשם חולין פסול, הגם דחטאת לשם חולין איתא בגמי דכשר משום דלאו מינה - לא מחריב בה, שאני פסח דכתיב בה זבח פסח לה'. ולפייז שפיר כ' רשיי דיש חסרון בשחוט בסתמא או לשם חולין, דלא מהני דין יסתמא לשמה' בפסח דסוייס לאו פסח הוא לה'. [ומה דהכריח את רשיי להעמיד השחיטה בעזרה, ופסולו משום ישלא לשם פסח', ולא באופן שלא היה בו קיום שחיטה בעזרה כלל, אולי משום דאילו כן לא

| ייעוּדַם ===== | ויעוּדַם

היה לנו למילף מזה לדין פדיון, דמה דפסול בפסח משום שנשלל ממנו השחיטה מעיקרו, אינו יכול להיות לימוד לפדיון, משא״כ לשם חולין או בסתמא דהוא פסול מסויים בפסח שפיר ילפינן).

#### בן פקועה לקרבן פסח

ב] איבעיא לן בבכורות [שם] ובחולין עב: - בן פקועה מהו לפדות עליו מאחר והוא כשחוט לאו שה הוא או״ד כיון דרהיט וכו׳, ופשיט ליה דילפינן ישה שה מפסחי מה פסח בן פקועה פסול אצלו אף פדיון כן. וביאר רש״י בטעמא דפסול בן פקועה בפסח דהוא משום יוצא דופן, [ולפי״ז מפרכסת כחיה דילדה בן פקועה כשרה לפסח] אולם התוס׳ בחולין עב: פליגי וכ׳ דטעם מאי דפסול היינו משום דהוא יכשחוט׳ ותימה על רש״י מה הוצרך לפסול יוצא דופן, הלא בלא״ה הלא שחוט הוא כבר אגב אמו כדכ׳ התוס׳ [ולמשנ״ת לעיל אות א׳ בסוגרים י״ל דאילו משום דכבר שחוט לא הוי ילפינן לפדיון, מאחר ואין כאן פסול בהקרבן, כ״א דאין שייך לשוחטו מאחר והוא כבר שחוט מחמת אמו ולכן הוצרך לפסול יוצא דופן] ועיין בזה באחרונים. ואולם ראיתי בתורת חיים חולין עב: דכתב באופן מחודש דנהי דהוא כבר שחוט מ״מ בקרבן דבעינן מיהא דם לצורך זריקה, ע״כ ישחוט הבן פקועה ע״מ לקבל דם לזריקה. ויש כאן חידוש כאשר יתבאר להלן.

#### שחיטת ורידין אם הם חלק משחיטת קדשים.

ג] הנה שמעתי להסתפק מלתא חדתא בעיקר דין ישחיטת קדשים׳ האם שחיטת הוורידין שהם בעצם מקור הדם לזריקה, הוי חלק מישחיטת קדשים׳ או רק תנאי. ואפרש, הנה בשחיטת חולין שחיטא יבשתא נמי שחיטה הוי, אבל בקדשים שחיטה יבשתא פסולה. וביארו בחולין כט. מאחר וכל עיקרו לדם הוא צריך. אייכ זה ברור שצריך בקדשים לשחוט גם הורידין עיימ שיצא דם, הספק הוא רק האם נעשו הוורידין חלק ממעשה ועבודת השחיטה, או רק כתנאי בעלמא. **ונפק״מ רבתא** למחשבת פיגול למ״ד ישנה לשחיטה מתחילה ועד סוף, וכן בשאר פסולי שחיטה. וכן לענין שחוטי חוץ - [עין חוייד יוייד סימן ב סייק ב] למאן דמחייב במיעוט קמא לשחוטי חוץ ה״ה יתחייב בשחיטת הוורידין בלחוד, וטרם נמצא בענין זה דבר ברור. והנה מבואר בסוטה יד: דסכין הוי יקידוש ראשוןי להדם אשר לכאורה היה נראה מזה כי הוא חלק מן העבודה, [וכן נקט הגרי"ז לדבר פשוט בעבודת יקבלהי דקידוש הדם שבה הוי חלק מן העבודה ולא עוד דין, אולם במקד"ד נקט לא כן ועין] אולם יש לדחות מאחר וכבר דנו הראשונים דסכין לא בעי למיהוי כלי שרת, נמצא לפי"ז לא הסכיו מקדש הדם בנגיעה ממש, אלא בעצם ימעשה השחיטהי, ואייכ שוב בעינן למידע שמא הוורידין לאו מחפצא דשחיטה הוי כלל.

ואולם להמבואר ברשייי, הא קמן בן פקועה דהוא כבר נידון כישחוטי, ואכתי בעינן למעבד ביה עבודת שחיטה רק לצורך הוצאת הדם, אשר לכאורה עולה מזה דשחיטת הורידין הוא עיקר בהשחיטה, והגם דיתכן כי גם בבן פקועה נבעי בפועל שחיטת סימנים עם הורידים ולא שחיטת ורידין לחוד וילייע בזה, מיהו אילו הורידין לא היו חלק מן השחיטה לכאורה זה הפסח כבר נעדר ממנו עבודת שחיטה, וזה ודאי ד' עבודות מעכבות בהקרבן, וראיתי מי שנקט דשאני פסח דעיקרו לאכילה סגי בהיתר דבן פקועה לחולין, וזה אינו דודאי בעינן ד' עבודות וילייע בכל זה.

#### קרבן פסח בזה"ז

ד] פסחים נג [ונפסק בטושוייע סימן תעג] אסור לומר על שום בהמה בין חיה בין שחוטה בשר זה לפסח לפי שנראה שהקדישו מחיים לקרבן פסח ונמצא אוכל קדשים בחוץ. ויש להעיר מדוע זה נקט רב איסור אוכל קדשים בחוץ, וניים הלא מיחזי כמועל בהקדש, ומהו שנקטו דווקא איסור אכילה בחוץ. וניים מאחר וניתן להקריב פסח בזמהייז דמקריבין אעייפ שאין בית, וטומאה הותרה בציבור, כנודע באחרונים, לכן אין חשש איסור מעילה, ואף קרבן הטומאה הלא שרי באכילה לכמה ראשונים [אם הבשר טהור] ולכן הוצרכו לחשש אכילת בשר קדשים בחוץ. - ומאחר וכן יתכן דבאמת כל האי חשש הוא רק גבי פסח אבל בכולי שתא אין כלל לחוש בזה דהרי אין קרבן קרב בזמן הזה, ומהיית נימא דהקדישו לקרבן, ובזה מיושב קושית הטייז בהי יוכהיים סימן תרד דתמה על הרמייא מאד, איך שרי לסמוך הידיים על התרנגול קודם מנהג כפרות, הלא עביד עבודת קרבן ממש ונראה כשוחט קדשים בחוץ, ומאי שנא מהאמור אצל פסח, ולדברינו ניחא.

#### מדוע לא דיברו על איסור ישחוטי חוץ׳

ואולם מה דנקט הט"ז הנ"ל דיש חשש שחוטי חוץ, הנה רב דייק משום אוכל בחוץ ולא משום שוחט בחוץ וצ"ב באמת אמאי לא חששו לשחיטה, ואמנם בפי השוחט והמעלה קט: דנו על השוחט בזמן הזה בחוץ, אי קאי עליה באיסור שחוטי חוץ, או"ד אינו ראוי לפתח אהל מועד. ותלו לה בדין מקריבין אע"פ שאין בית דעי"ז חשיב ראוי לפתח אהל מועד, ואולם ברמב"ם דייק אע"פ שאין בית דעי"ז חשיב ראוי לפתח אהל מותרת [והוא מיוסד מכח הכ"מ דרק על העלאה הוא חייב, אבל שחיטה מותרת [והוא מיוסד מכח קושית התוס" זבחים נט. דבלא מזבח דחוי הקרבן משחיטה] ולפי"ז ניחא דבזה"ז אין איסור שחיטה. עוד י"ל דשאני פסח כששוחט קודם חצות חשיב

מחוסר זמן, ונהי דפסח שלא בזמנו שלמים הא בעי עקירה, ומאחר וכן אין בזה איסור שחוטי חוץ דאינו ראוי לאהל מועד, דמה״ט כ׳ תוס׳ [שם] על ניסוך המים בחוץ כל השנה דיהא פטור משום דהוא מחוסר זמן ואכה״מ להאריך.

#### ע״ד דרוש

ה) ויש להוסיף וליתן טעם בדרך הדרוש בעיקר הזהירות הגדולה 'דמחזי כאוכל בחוץ', וגם במה דלא דיברו על השחיטה, על המעילה והטומאה וכו', כמו"כ הזהירו שלא להגביה הזרוע שנראה שמקדישו לכך, גם מה דנוהגין כולן בחסידות בדין טיבולו במשקה יותר מן הדין הנוהג כולי שתא, אשר מזה היה נראה דשאני ליל התקדש חג דאתכא דרחמנא יתיבנא, וראה לשונו הזהב דתוס' פסחים קכ. [ד"ה מפטירין] דהתם [במנחה דנאכלת על השובע] ה"ט שלא יצא משולחן רבו רעב, אבל במצה לא שייך האי טעמא דלאו משולחן רבו הויא מדוייק מד' דאיזהו בחינה דימשולחן רבו' ודאי איכא במצה [שמעתי]. ונתנו חז"ל לליל הסדר גם לדורות בחינה של שולחן גבוה ואכילת קדשים, והנהיגו להמסדר בגדי לבן ככהן בעבודתו, עד אכילת אפיקומן שדימוהו לאכילת קרבן פסח וחייבוהו להצפינו ושלא להסיח דעת ממנו כפסח, ואולי על משקל זה הוא דנתנו חכמים זהירות גדולה שלא יראה כמקדיש ואוכל קדשים בחוץ ודוק.



#### הרב יחזקאל שרגא וינבך ר"מ ישיבת מיר

#### ביסוד החילוק בין מצות זכירת יציאת מצרים למצות סיפור יציאת מצרים

נצטוינו בתורה ב' מצוות. א'- זכירת יציאת מצרים בכל יום בבוקר ובערב. ב'- סיפור יציאת מצרים בליל ט"ו בניסן. וכבר איתבדר בב' מדרשא דברי הגר"ח שהיה פותח בהם את סיפור ההגדה בליל הסדר דג' חילוקים יש בין ב' המצוות הללו. א'- דמצות סיפור צריך להיות בדרך שאלה ותשובה, ומצות זכירה סגי בהזכרה גרידא. ב' - דבמצות סיפור יש דין דמתחיל בגנות ומסיים בשבח ובמצות זכירה א"צ לזה. ג' - דבמצות סיפור יש את הדין שכל שלא אמר שלושה דברים הללו לא יצא יד"ח, פסח מצה ומרור, פסח על שום מה וכו' דהיינו שמחוייב לומר את טעמי המצוות הללו ובהזכרה אין דין זה. ויש לבאר מדוע נתחלק ענין סיפור מענין זכירה בג' דברים אלו.

והנה בביאור החילוק בגדרי שני המצוות הללו יש לבאר דביציאת מצרים יש בי ענינים. הענין הראשון דע"י הניסים שהיו ביצי"מ נתבררו כל יסודי האמונה וכמו שהאריך בזה הרמב"ן בסוף פי בא, ויסוד מצות זכירת יצי"מ הוא מהאי טעמא, וכמש"כ "ולמען תספר באזני בנך ובן בנך את אשר התעללתי במצרים וכוי וידעתם כי אני ה"". וכן כתב הרמב"ן שם וז"ל "ובעבור כי ה' לא יעשה יעשה אות ומופת בכל דור לעיני כל רשע או כופר, יצוה אותנו שנעשה תמיד זכרון ואות לאשר ראו עינינו וכוי ושנזכיר זה בפינו בקר וערב כמו שאמרו אמת ויציב דאורייתא ממה שכתוב למען תזכור את יום צאתך מארץ מצרים כל ימי חייך".

אמנם יש ענין נוסף ביציים דעייי יציאת מצרים נהיינו עבדים של הקבייה ונתחייבנו בקבלת מלכותו. וכמשייכ הייאבן עזראיי בפי יתרו עהייפ אנכי הי אלוקיך אשר הוצאתיך מארץ מצרים יישאלני רבי יהודה הלוי מייכ למה הזכיר אנכי הייא אשר הוצאתיך מארץ מצרים ולא אמר שעשיתי שמים וארץיי. והאריך שם האבייע בתשובתו אליו וכתב שם בתוייד ייוהנה השם עשה אותות ומופתים במצרים עד שהוציאם משה להיות להם לאלוקים וכוי ואמר אלוקיך כי אתה חייב בעבור שהוצאתיך מבית עבדים להיות לי לעבד שתעבדני ותהיה לי לעם ואני אהיה לך לאלוקים. ומשה פירש זה בפרשת כי ישאלך בנך כי טעם השאלה למה אנו חייבים לעשות מצות השם יותר מכל האדם והלוא בורא אחד לכולנו. והנה הזכיר שלש תשובות האי עבדים היינו לפרעה והוא עשה לנו את הטובה הגדולה, על כן אנו חייבים לשמור כל מה שיצוונו אפילו לא היינו יודעים טעם מצוותיויי עכייל. וכן מבואר ברשייי שם על הפסוק אנכי הי אלוקיך בקיצור וזייל ייכדאי היא ההוצאה שתהיו משועבדים לייי וכייכ ברמביין שם עייש.

ולפי זה יש לבאר דמצות זכירה שייכת לענין הראשון של האות על האמונה וכמש"כ הרמב"ן להדיא, ומצות סיפור שייכת לענין השני וכמש"כ האב"ע להדיא דהשאלה של כי ישאלך בנך והתשובה לבן סובבות על העניין של חיוב להדיא דהשאלה של כי ישאלך בנך והתשובה לבן סובבות על העניין של חיוב העבדות הנובע מיציאת מצרים. והדברים מדוקדקים להפליא דהרמב"ך כשמונה את כל המצוות שנצטוינו לזכור את יציאת מצרים לא הזכיר את מצות סיפור יצ"מ, והוא פלא. ולפמשנ"ת אין זה שייך לדין זכירה. ולפי"ז ייל דמצות זכירה שייכא בכל יום כיון דיסודי האמונה שייכים לכל יום ומקרא מלא הוא למען תזכור... כל ימי חייך, אמנם כי ישאלך בנך קאי על קיום המצוות וכמפורש בכל הפרשיות של הארבעה בנים דהשאלה מתיחסת

----- ויעוּדָם ================ וִיעוּדָם

לקיום המצוות וכן בליל הסדר קאי כל הספור על קיום המצוות ולכן כל עניין המצוה היא להעמיד את ענין יצי"מ כיסוד לקיום המצוות.

ולפייז מבואר כל הגי חילוקים הנייל דבמצות זכירת יצי"מ סגי בעצם הזכרת היציאה, דבזה מעיד על כל יסודי המונה שנתבררו ביצ"מ ואין ענין לא להתחיל בגנות שאין בזה שום ענין לבירור יסודי האמונה, ולא בהזכרת המצוות דפסח מצה ומרור, וכן אין כאן שום עניין של שאלה ותשובה הזכירה לא באה לענות על שאלה אלא להזכיר לנו את יסודי אמונתינו, אמנם במצות סיפור יצי"מ שיסוד ענינו להעמיד את החיוב שלנו בקיום המצוות ויסוד עניינו הוא לענות על השאלה מדוע אנו מחוייבים במצוות יותר משאר בני אדם, כמש"כ האב"ע, וע"כ כל הסיפור הוא תשובה לשאלה זו, ולכן גם צריך לציין את המצוות של פסח מצה ומרור וטעמיהם כיון שע"ז קאי שאלת הבן, ולכן צריך להתחיל בגנות ולסיים בשבח דבזה מונח כל התשובה דכיון שעבדים היינו והקב"ה הוציא אותנו לכן בזה קנה אותנו לעבדים וע"כ אנו חייבים ביותר בקיום מצוותיו.

# הרב שרגא קלוגהויפט

#### יוו בי שו גא קלוגווויפט מח״ס ׳אור החלה׳ על מסכת חלה

#### בענין האם שייך מצות זכירת יצי"מ לקריאת שמע

א) הנה מצינו בפרשת קריאת שמע שלשה פרשיות, פרשת שמע שהוא קבלת עול מלכות שמים, פרשת והיה אם שמוע שהוא קבלת עול מצוות, ופרשת ויאמר שיש בו חמשה דברים, מצות ציצית יציאת מצרים עול מצוות ודעת מינים הרהור עבירה והרהור ע"ז [עי ברכות דף י"ב ע"ב].

ב) ועי ברמב״ם הלכות ק״ש פ״א ה״ב שמגדיר פרשת ויאמר, פרשת ציצית שיש בה זכירת כל המצוות, ושם בה״ג מפרש מה שקוראין פרשת ציצית אף בלילה דלא נוהגת בו ציצית, משום שיש בה זכרון יציאת מצרים, והסביר הכס״מ בה״ב דלא הספיק לו לרמב״ם לפרש מה שקוראין פרשת ויאמר אף בבוקר משום שיש בו זכרון יצי״מ, כיון דאין זכרון יצי״מ מענין פרשיות שמע והיה אם שמוע, אלא שמצורף אגב פרשת ציצית שיש בו זכירת יצי״מ.

ג) ויש להעיר דלכאורה מבואר בבבלי ובירושלמי דלא כן, דעי ברכות דף י״ג ע״ב דמובא שם דרי יהודה הנשיא לימד לתלמידיו מתחילת זמן ק״ש ועד לאחר זמן ק״ש, ובאמצע הלימוד קבל ע״ע עול מלכות שמים בפרשת שמע, וכן היה מהדר כל יום אשמעתא דאית בה יצי״מ, כדי להזכיר יצי״מ בזמנה של ק״ש, ועי חיי הרא״ה שפירש דאף דזמן זכירת יצי״מ לא תלוי בשעת קימה מי׳מ לכתחילה זמנה כמו ק״ש.

ד) והנה רי יהודה הנשיא לא אמר פרשת ויאמר ולפי הכש"מ ברמב"ם הרי א"כ לייש מצות זכירת יצי"מ לקי"ש כלל, ומהו הך דין לקרותו בזמן קי"ש.

ה) וכן עי ירושלמי רפ"ג דף כ"ב ע"א (מובא בתוס" רפ"ג), דמקור הדין דאונן פטור מק"ש הוא ממש"כ למען תזכור את יום צאתך מארץ כל ימי חייך, ימים שאתה עוסק בהן בחיים ולא ימים שאתה עוסק בהן במתים ע"ש, וצ"ע דהך קרא הוא בדין זכירת יצי"מ ואיך נלמד מזה לפרשיות שמע והיה אם שמוע.

ו) ומכייז מבואר לכאורה דמצות זכירת יצייימ שייך בעצם לקייש, וצייב.

ז) וראיתי בגרי״ז סטנסיל עה״ת בהגש״פ שפירש דכיון דבפרשת זכירת יצי״מ כתוב אני ה׳ אלוקיכם וכו׳ להיות לכם לאלוקים, א״כ תכלית הך מצוה הוא קבלת עול מלכות שמים, ולכן היא מצורפת לק״ש, והסביר בזה מה דלפי רב ״מתחיל בגנות״ היינו מתחילה עע״ז היו אבותינו, וצ״ב מה זה שייך לסיפור יצי״מ, ולהנ״ל מובן, כיון דתכלית ביצ״מ הוא קבלת עול מלכות שמים היפוך מה שהיו עובדי ע״ז.

 ח) ולפייז יייל דמובן מה דלכתחילה הוי זמן זכירת יצייים כמו זמן קבלת עול מלכות שמים בקייש, וכן מובן מה שנפטר מקייש לאונן שעוסק במתים ואין לו דין לקבל עייע עומייש.

--

#### הרב מנחם זלמן קרמר ר"מ ישיבת מיר

#### הסיבה בשמאל באיטר

שוייע סיי תעבי סעיי גי, כשהוא מיסב לא יטה לא על גבו ולא על פניו ולא על ימינו אלא על שמאלו. וברמייא, ואין חילוק בין איטר לאחר. ובמייב סייק יי, ולא על ימינו דלא שמה הסיבה כיון שצריך לאכול בימינו. ועוד טעם אחר יש, דשמא יקדים קנה לוושט, דוושט הוא בצד ימין וכוי ויבא לידי סכנה. עוד כתב בסייק יאי, ואין חילוק בין איטר לאחר, רייל דגם איטר צריך להסב על שמאל כל אדם. ואעייג דהוא אוכל תמיד בשמאלו ואייכ לטעם אי היה צריך שמאל כל אדם. ואעייג דהוא אוכל תמיד בשמאלו ואייכ לטעם אי

להסב על ימינו, מיימ אין לחלק מפני טעם בי שמא יקדים קנה לוושט, והאי טעמא עדיפא לן משום דהוי סכנתא וחמירא סכנתא מאיסורא, ויאכל אותו הפעם בימין כל אדם, עכייל. וילייע, דהנה מי שאינו איטר שהיסב על ימינו נראה ודאי דלא יצא ידי חובתו, וכמשייכ המייב בסייק טי דאין זה דרך חירות, והיינו משום דדרכו לאכול בימינו ולא בשמאלו, ואייכ מאותו הטעם גופא יש לנו לומר דגם איטר שהיסב בשמאל כיון שדרכו לאכול בשמאלו אין זה דרך חירות ולא יצא, ומאי מהני הא דאיכא סכנה בהסיבה על ימין לומר דיסב על שמאלו הא אין זה דרך חירות לדידיה כלל ולאו שמיה הסיבה. ובפשוטו היה מקום לומר דטעמא דסכנה אין זה רק טעם לומר אמאי אינו יכול להסב על ימינו, אלא דמשום הסכנה להסב על ימינו חשיב מהייט גם דרך חירות להסב על שמאלו. אלא דאייכ אינו מובן הדמיון להא דאמריי חמירא סכנתא מאיסורא, והול"ל רק דמיסב על שמאלו משום דהסבת ימין סכנה היא. ועוד דיעויי בהמשך דברי המייב שם בסייק יאי שכתב, דמיימ אם היסב על ימינו יצא בדיעבד, ואי נימא דבמקום סכנה דרך חירות דידיה היא על שמאלו אמאי יצא בדיעבד בהסיבת ימין דמייש ממי שאינו איטר שאם היסב בימין לא יצא. ועד"ז יש להעיר בדברי הביה"ל, שנסתפק במי שאינו איטר והוא גידם ביד ימינו דבכה"ג אי יסב על שמאלו לא יוכל לאכול, אי יסב מה"ט על ימינו או שאין שייך בו הסיבה כלל, והכריע דנראה דאין שייך בו הסיבה, ואי טעמא דסכנה מהניא לדון הדרך חירות רק בשמאלו מהו הצד שגידם יסב על ימינו.

ונראה לומר, עפ״מ שיש לדקדק בלשונו הזהב של המ״ב שכתב, והאי טעמא עדיפא לן משום דהוי סכנתא וסכנתא חמירא מאיסורא, דמשמע מדבריו דהגם דבמי שאינו איטר כיון דרגיל לאכול בימינו חשיב דרך חירות רק בימינו, אפ״ה יש לדון באיטר, והיינו דבאיטר שם דרך חירות עומד בספק, דמחד גיסא יש לדון דכיון דדרכו לאכול בשמאלו דרך חירות דידיה היינו בהסיבת ימין, ומאידך גיסא כיון דהוא סכנה יש לומר דדרך חירות דידיה היינו בשמאל. בזה כתב המ״ב דההכרעה היא דסכנתא חמירא מאיסורא, והיינו דהשיקול של סכנה חמיר יותר והוי טפי דרך חירות בהסיבת שמאל. ולפ״ז יש להבין מה שהוסיף וכתב דאם היסב בימין יצא בדיעבד דאמנם לכתחילה הוי טפי דרך חירות בשמאל אבל גם בימין לא הופקע משום כך משם חירות דסו״ס דרכו לאכול בשמאל. ונראה דזהו גם הצד שדן הביה״ל לומר דגידם יסב בימין, דהגם דאיכא סכנה בזה, אין זה טעם גמור לומר דרק זה הקובע לומר דהוי דרך חירות, והכריע דכיון דסו״ס אינו איטר, ליכא בדידיה דרך חירות בהסיבת ימין כלל ואין שייך ביה הסיבה.

#### הרב מנחם צבי גרונר

"מ ישיבת "תורת זאב"

#### בגדר השאלות של מה נשתנה אם כל שינוי חשיב שאלה

---

במתניי פסחים קטייז. תנן את די השאלות של מה נשתנה וילייע למה נתקן המה נשתנה על די שינויים אלו, הרי עושים עוד שינויים כדי שישאלו. וביותר הרי מה שמסלקים את השולחן לפני כוס שני הוא כדי שישאלו ובאמת לא על זה שואלים.

והנה לכאורה היישוב הפשוט דעיקר השאלות דמה נשתנה הוא מהדין סיפור יציאת מצרים שיהיה בדרך של שאלה ותשובה כמו שביאר הגר"יח, וא"כ בעינן דווקא שאלות כאלו שהתשובות עליהם הוא עבדים היינו. אבל שאלות שינוי כדי שישאלו התינוקות בזה אין קיום של סיפור על ידי שאלה ותשובה.

אכן לכאורה דבר זה תלוי במחלוקת ראשונים דהנה בגמי קטייו: אמריי דרבה הסיר השלחן מלפניו ושאל לו אביי עדיין לו אכלנו ואייל פטרתן מלומר מה נשתנה ובתוסי כי שאין הביאור שזה עצמו שאלת מה נשתנה אלא שבא לשאול בשאר דברים ולכאוי סייל כמושייכ דרק שאלות שקשורות לסיפור יציימ הם פוטרים במה נשתנה. אכן, ברשביים משמע שזה גופא פטרתן וכן נראה בשבלי הלקט שכתב שהמה נשתנה נתקן עבור מי שאין לו מי שישאל שאם יש לו מי שישאל לא צריך והביא זה המעשה של אביי. ומבואר לכאוי דסייל דכל שאלה פוטרת ולייד שאלות שהתשובה עליהם היא הסיפור יציימ וילייע הסברא בזה [ואולי יייל דהוה כאינו יודע לשאול שהתם שואל מה זאת על המצה ושאינו יודע לשאול שהתם שואל מה זאת על המצה ושאינו יודע לשאול עושים לו שינויים כדי שישאל סתם וצייע]. אכן עי ברשביים שכי שישיב לו עבדים היינו ומבואר דהתשובה היא הסיפור יציימ וילייע כיצד זה תשובה להסרת השולחן.

ולכאורה יש להביא ראיה מהשאלה שבכל הלילות אין אנו מטבילין אפילו פעם אחת הלילה הזה שני פעמים דלכאורה שאלה זו היא רק על השינוי ואין בעבדים היינו תשובה על זה. אכן, מצאתי בשיבלי הלקט [על ההגדה] שביאר השאלה של מטבילין על השינוי ושוב הביא מאחיו ה"ר בנימין הרופא שביאר המה נשתנה על סדר פסח מצה ומרור והשאלה של מטבילין ביאר על המרור

ויעוּדַם ====== וִיעוּדַם

עיייש ולכאורה הביאור תלוי במשייכ אם השאלה צריכה להיות כזו שהתשובה היא עבדים היינו או סתם שאלה על שינוי וילייע בזה.

## הרב ישראל מאיר מורגנשטרן

מו"צ בירושלים, מח"ס 'מטבח כהלכה' 'החשמל בשבת' ועוד

#### כיצד מכשירים את השיש לפסח בימינו?

בכדי לברר את אופן הכשרת השיש לפסח נקדים לעיין בדברי הראשונים באופן הכשרת ישולחנות ותיבותי. יש ראשונים שכתבו שצריך לערות חמין מכלי ראשון, מחשש שנשפך עליהם חמץ רותח במשך השנה, (וכבולעו כך פולטו), כייכ ראביי (סיי תסד עמוד 90), וספר האסופות (עייפ המגיה של הראביי). וכן בימנהגי מהרייילי (הגעלה אות ו וכעייז להלן אות ח).

אך יש ראשונים שהצריכו עירוי דוקא על גבי יאבן מלובן׳, הראשון מהראשונים שהזכיר דבר זה הוא הרוקח (סיי רנז, והיינו שבאופן זה נידון העירוי ככלי ראשון ממש, ולא רק כיעירוי כלי ראשון׳ שהוא פחות טוב. וכן כתב המרדכי (סיי תקפא מובא בביי סיי תנב). וביותר הדברים מפורשים בדברי מהרייי וויל בתשובותיו (סיי קצג). וכמוייכ מהרייל אעייפ שכתב שסגי בעירוי, חזר וכתב (אות י) שהמנהג לא להסתפק בעירוי אלא מכשירים את השלחנות עייי אבן מלובן.

להלכה, בשוייע (או״ח סיי תנא סעיי כ) הצריך רק עירוי רותחים, אך המטה משה (סיי תקמו) בדיני הגעלה בקוצר כתב: ייוההגעלה הוא שהאחד יתפוס האבן או האוד וחבירו שופך עליהם. ואז ההכשר בא ע״י שניהם״. וכן שאר נושאי כלי השוייע חששו לדברי מהרייי ווייל שהצריכו הגעלה יחד עם יאבן מלובןי, (כאמור לעיל כן כתבו כבר הרוקח ומהריייל), כן כתבו החק יעקב (סייק נה), הא"ר (סייק מ), והפמ"ג (אייא סייק לח). אמנם כתבו הפוסקים שבדיעבד במקום הפסד מרובה יש להתיר עיי עירוי בלבד.

והנה, הרה״ג רי גד ליכט שליט״א, העיר במאמרו (עומקא דפרשה, פסח תשע״ב) שמן הדין די בכיסוי ׳אלומיניום׳ דק על השיש בפסח, שהרי גם אם יניח דבר גוש או סיר רותח בפסח ע״ג השיש, אין בולע מהשיש יותר מ׳כדי קליפה׳, שהרי השיש הוא ׳תתאה׳ וקיי״ל ׳תתאה גבר׳, א״כ אם שם אלומיניום, וכ״ש כשהוא עבה, הרי יצא מכלל כל חשש שהרי ה׳כדי קליפה׳ יבלע באלומיניום שעביו כדי קליפה ולא יבלע בסיר.

אך אאמו״ר שליט״א השיב על דבריו מדברי הראשונים הנ״ל - רוקח מהרי״ל ומהר״י ווייל והפוסקים שחששו לשיטתם - שלא סגי בעירוי מכלי ראשון שבכוחו להפליט ׳כדי קליפה׳ אלא צריך גם ׳אבן מלובן׳, ע״כ שחששו לבליעה בכולו, וכשם שמאיזו סיבה נקטו שחוששים ליותר מכדי קליפה ולא סומכים על ׳תתאה גבר׳ שמחמת כן אין בולע יותר מכ״ק, לכן צריך דוקא עירוי על אבן מלובן, ואם לאו הרי שיש לכסות בכיסוי עבה דוקא. עכת״ד.

נכון שהדברים צריכים ביאור, מדוע באמת חששו הראשונים לבליעה בכולו והצריכו יאבן מלובן׳, הלא גם יפול חמץ רותח על השלחן ואפילו ידבר גוש׳, מכל מקום אין השלחן בולע חמץ יותר מיכדי קליפה׳ כדין יתתאה גבר׳ שהרי השלחן צונן. בספרנו ימטבח כהלכה׳ מצאנו בס״ד כמה וכמה יישובים לדברי הראשונים, נביאם בזה בקצרה. (עיי״ש בהרחבה).

- א. בדברי הרמב"ן בחולין (קיב. ומה שאמרו בקערה) מצינו חידוש גדול, שכתב שאם נפל דבר רותח על דבר קר, והשתהה שם הרי הוא מחמם את המשטח שתחתיו וממילא נאסר כולו. א"כ אולי חששו הראשונים הנ"ל לאופן זה שיניח קדירה רותחת על השלחן עד שירתח השלחן ואז יבלע בכולו.
- ב. משמעות הפרי מגדים (אוייח סיי תנא אייא סייק לח) שחוששים לכתחילה לשיי מהרשייל שבכלי אין 'תתאה גבר'. ולפיייז, יתכן שגם בנדייד החשש שיניח כלי על השלחן ואז יבלע בכולו. אמנם נראית הסכמת הפוסקים שגם בכלי אמרינן תתאה גבר.
- ג. באיסור והיתר הארוך (שער לא) כתב שאין אומרים תתאה גבר באופן שהניח קדירה עם בשר רותחת על גבי חלב, וביאר דבריו ביד יהודה (קצר סיי צב סייק סא, ראה גם בארוך סייק סא), "מיהו יש סייל דבכל קדירה חמה עם תבשיל, אף אם העמידה על דבר צונן לגמרי נאסרה כולה ולא אמרינן גביה תתאה גבר, כן דעת אוייה בשם הריי מפארייז, וכן הסכים הביי כאן, אך הרמייא והרשייל וכל האחרונים לא סייל כןיי. ואולי, גם הרמייא שמיקל בזה היינו רק בדיעבד, אך לכתחילה חוששים לזה.
- ד. כתב הפרי מגדים (שפ״ד סי׳ צד ס״ק ۵: ״דע שאני נסתפקתי, כלי מתכות שהוחם באור ממש ותוחבו לתבשיל צונן אי שייך תתאה ואין אוסר רק כדי קליפה, או שאני הוחם ע״י אש ממש, וכהאי גוונא מחלק הש״ך לענין מפליט ומבליע בכולו בין הוחם ע״י אור או ע״י מים חמין וצריך עיון כעת״. וכער״. כתב החו״ד (סי׳ קה ביאורים ס״ק ט). אמנם החכמת אדם (כלל ט סע׳ ח, ויותר שם בבינ״א אות עו) נקט שלא כדבריהם, וראה שם בבינת אדם. וכן מיקל ביד יהודה (סי׳ צב

ס״ק סא. ואולי חששו הראשונים לאופן זה שיניח קדירה שהעבירה מעל האש, וכשיטת אחרונים אלו.

ה. אולי ניתן להציע הצעה נוספת, לפי מה שכתב המרדכי (סיי תקפא מובא בבייי סיי תנב) בדין ההכשר לפסח שצריך יאבן מלובן׳ מפני: "יכי לפעמים נשפך מן המולייתא רותחת על הדף, על כן צריך כלי ראשון״, וצייב כנייל, מה בכך שישפך מהמולייתא, סוף סוף אין כאן בליעה רק כדי קליפה. אך יתכן, שכיון שנשפך בסמוך ממש למולייתא, הריי׳ז דומה ליאבן מלובן׳ שנידון ככלי ראשון, ולכן גם להכשרו צריך כלי ראשון דוקא.

העולה לדינא: כאמור בדברי הראשונים והפוסקים מבואר שהצריכו להכשרת השלחן דוקא יאבן מלובן׳ מחשש ליבליעה בכולוי, והבאנו כמה אפשרויות לביאור דבריהם. א"כ גם בנידון הכשרת השיש לפסח, יש להכשיר ע"י עירוי מכלי ראשון על גבי אבן מלובן. ניתן לעשות זאת ע"י עירוי מיקומקום חשמליי תוך כדי שהמים מבעבעים על גבי ברזל רותח וכדי. לחילופין, ניתן לכסות את השיש, אך צריך לכסות בכיסוי עבה דוקא שלא יעבור חום שיד סולדת בו עד השיש. וכך היה מורה מרן הגרי"ש אלישיב זצ"ל.

#### הרב אליהו סוסבסקי

ראש כולל בבית אולפנא ״רוממה״ מח״ס ״לפני תמיד״ עמ״ס תמיד וספר ״כלי שיר״ על פרק שירה

--

#### יום שצדיקים יושבים ועטרותיהם בראשיהם

בסוף ברכת במזון של ליל הסדר מוסיפים בקשה יהרחמן הוא ינחילנו ליום שכלו טוב. ליום שכלו ארוך, יום שצדיקים יושבים ועטרותיהם בראשיהם ונהנים מזיו השכינה ויהי חלקנו עמהם׳, וצריך ביאור מהו ענינו של הוספה

הנה נחלקו הראי בענין הסעודות המעותדות לצדיקים, אם הם סעודות גשמיות או שאינם אלא משל לעונג הרוחני, וכן כתב הרמביים בפייח מהלי תשובה, והביא ראיה ממה שאמרו חז״ל העולם הבא אין בו לא אכילה ולא שתיה אלא צדיקים יושבים ועטרותיהם בראשיהם ונהנים מזיו השכינה. וברשבייא בחייא בייב דף עייד כתב לישב שאף שהם סעודות גשמיות כשפוטן של הדברים מיימ לא תקשה אמרם עוהייב אין בו לא אכילה ולא שתיה וכוי אלא שבעולם השכר עצמו יתחלף ענינם, מגשמי לשאינו גשמי, וכי שם וזייל ואולי אותה הסעודה המעותדות לצדיקים לעתייל תהיה סוף הזמן שנוהג בו פעולות גופניות כמאכל ומשתה, ואחריה יתבטל הניהוג ההוא ויהיו יושבים ועטרותיהם בראשיהם מתעדנים מזיו השכינה עכייל, ועוד הוסיף שם שבעולם הזה יש דברים שהם דוגמא וצורה לענינים רוחנים, ולזכות לדרגא הרוחנית הרמוזה בו צריך קודם לעבור דרך אותה ענין גשמי הרומז לו (והביא גן עדן התחתון, ובית המקדש כדוגמאות לכך) ואף סעודות הללו הם ענין גשמי הרומז לענינו הרוחני של הצדיקים יושבין בעטרותיהם בראשיהם ונהנים מזיו השכינה (אייכ מהשאמרו עולם הבא אין בו לא אכילה ולא שתיה וכוי כוונתם בעולם ההוא שכבר אין בו גוף).

ועיין בראב״ד שם בה״ד שהשיג שאם אין סעודה למה יש כוס של ברכה, אלא ולכאורה כשם שהסעודה הוא משל כן יש לפרש את הכוס של ברכה, אלא נראה שכוונת הראב״ד הוא כנ״ל שהתינח אם בתחילת עולם השכר יש סעודות וניהוגים גשמיים, הרי שיש סוף לניהוג הגשמי ואז מברכים על מזונם ובאים לעולם הבא שאין שם לא אכילה ולא שתיה וכו׳, אבל לדעת הרמב״ם שאין סעודה כלל וכולה משל על עינוג הצדיקים, למה יש ברכת מזון וכוס של ברכה שאין באים אלא בגמרה של סעודה, והרי לעונג הרוחני אין סוף וקץ כלל.

הנה איתא בהגדת הגר"א (בד"ה די אכלו אבהתנא) וז"ל (כוס ה)ג' הוא נגד תחית המתים שהוא מברך על מזונו, שאז סעודת לויתן, הד' הוא נגד עוה"ב ולכן אומרים עליו הלל הגדול. ועיין ברמ"ע מפאנו מאמר מאה קשיטה סי" שכתב וז"ל ובלילי פסחים נמי שותים בין הכוסות אם ירצו אבל לא בין ג' לד' והרמז בזה לסעודת לויתן שאין מפטירין אחריה אפיקומן ואין בין אותו הכוס של ברהמ"ז לכוס ישועות של אחר המזון שום דבר מפסיק ומעכב היחוד כלל. והיינו שתיכף אחר ברכת המזון שבו מברכים על מזונם הגשמי, והוא סוף הניהוג הגופני באים תיכף לניהוג הרוחני ואין הפסק ביניהם.

ועיייש עוד בדברי הגר״א (קודם לכן) שביאר שהכוס הרביעית כלולה בשלישית והביא מדברי הירושלמי שאמרו שדי כוסות הם כנגד די פעמים כוס, ודרש השלישי והרביעי דכתיב כוס ישועות אשא יעו״ש וזהו כדאיתא בגמי פסחים שם באותה כוס שך ברכה שדוד נוטל את הכוס של ברכת המזון שלי נאה לברך שנאי כוס ישועות אשא וכו׳.

א״כ ברכת המזון זה רומז לאותו ברכת המזון אשר הוא ניהוג אחרון של הגוף אחר שאכלו מהמזון של סעודת לויתן אשר היה צפון לצדיקים (שאילו

ויעוּדם ====== ויעוּדם

רומז צפון כמו שכתב הגר"א), ונהנים מזיו השכינה, והיות ואין הפסק ביניהם וזה מביא לזה, כבר באה הבקשה בגמר ברכת המזון שנזכה לכך שהאכילה בעולם הזה יביאנו שנזכה לישב עם הצדיקים ועטרותינו בראשינו ונחנה מזיו השכינה.

--

#### הרב יוסף דב פיינשטיין

#### מצות מצה של שבעה

בגמי פסחים קייכ עייא מבואר דאף דכתיב בקרא שבעת ימים תאכל מצות, מיימ ליכא חיוב לאכול רק בלילה הראשון, אבל בשאר הימים הוי רשות. וידוע מהגרייא [הובא במעשה רב] דאף דליכא חיוב לאכול מצה בשאר הימים וברשותו שלא לאכול, אם אוכל מצה הוי קיום מצוה, וזהו מה דכתיב בתורה שבעת ימים תאכל מצות, דאם אוכל יש בזה קיום מצוה.

וילייע מהו מצוה זו שאין חיוב לעשותה ואם עושהו הוי מצוה, ולא מצינו דוגמתה. [דבציצית אף דאין מחויב ללבוש בגד של די כנפות, מיימ אם לובש מחויב להטיל בו ציצית, ואין ברשותו לא להטיל].

ונראה דבגמי סוכה כייז אי אמר דגם לגבי סוכה אף דכתיב שבעת ימים תשבו בסוכות, אין חיוב לאכול ולישב בסוכה רק בלילה הראשון, אבל בשאר הימים הרשות בידו שלא לאכול כלל, ויליף זה ממצה. ולגבי סוכה אף דאין חיוב לאכול כלל בשאר הימים, אבל אם אוכל פת מחויב הוא לאכלו בסוכה, והוי קיום מצוה במה שאוכל בסוכה, ונמצא דמצות סוכה כל שבעה אינו רשות גמור, דאף דאינו מחויב לאכול כמו בלילה הראשון, אבל אם אוכל חייב לאכול בסוכה. ונראה דמשם למד הגר"א דגם במצה הוא כן, דאף דבשאר ימים אין חיוב לאכול מצה כלל, אבל עד כמה שאוכל פת אית ליה מצוה שיהא מצה ולא חמץ, [מלבד האיסור חמץ], וזהו המצוה דכל שבעה, וכמו בסוכה דאיכא מצוה כל שבעה דעד כמה שאוכל פת שיאכלנו בסוכה. אמנם עדין אין מבורר, דאין שייך מצוה לומר לו דאם אוכל פת שיהא מצה ולא חמץ, דהרי הפת שבא לאכול כבר הוי מצה, ואין בו כלל אפשרות של חמץ ואיזה מצוה יש כאן שלא לאכלו חמץ רק מצה, ובשלמא בסוכה איכא מצוה כל שבעה במה שנכנס לתוך הסוכה לאכול ואין אוכל בחוץ, אבל במצה שאין כאן בי אפשרויות אייכ כשאוכל מצה ולא חמץ אין בזה כלל מעשה מצוה. [ולא מיסתבר דהמצוה הוי שכשאוכל פת מצה זו שלא יאכל פת אחר דחמץ, כיון דהוא אינו רוצה כלל בפת השניה].

והנה במצות מצה דלילה הראשון צריך שיהא מצה המשומרת לשם מצה, כלומר שבשעת האפיה שמרו והשגיחו שלא תחמיץ בשביל לקיים מצות מצה, אבל אם אינה משומרת לשם מצה אף דהוא אינו חמץ אין יוצאים בה מצות מצה בלילה הראשון. ונראה דגם בהך מצות מצה דכל שבעה הוי רק במצה המשומרת לשם מצה, ולפייז מיושב מה שנתקשינו איזה מעשה מצוה יש במה שאוכל מצה כיון דאין כאן כלל אפשרות של חמץ, דאף דעכשיו בשעת האכילה ליכא אפשרות של חמץ אבל בשעת האפיה יש בי אפשרויות לאפותה חמץ ולאפותה מצה, והוא אופהו לשם מצה, והאפיה הוי תחילת מעשה האכילה דהוא אופה בשביל שיהא לו מצה לאכילה, ונחשב שבאכילה יש לו ב׳ אפשרויות של חמץ ושל מצה, ואם היה רוצה לאכול חמץ היה אופהו חמץ, אלא דבגלל שבחר לאכול מצה לכן אופהו שיהא מצה, והאפיה של המצה הוא תוצאה ממה שרוצה לאכול מצה, ומחשיבין שיש מעשה מצוה באכילה בגלל שבאפיה הוא אופה מצה ולא חמץ לשם מצוה, דמסתכלים על הכל ביחד על האפיה ועל האכילה ובזה יש לו בי אפשרויות של חמץ ושל מצה. [וגם אם אדם אחר אפה, הרי הוא אפה עבור שכל מי שיאכל פת זה יהיה לו מצה ולא חמץ, והוא מתייחס לאוכל שבגלל שרוצה לאכול מצה הוא אופהו מצה]. ומעתה מבואר דזהו המצוה כל שבעה, דכשהוא בא לאכול פת יש לו בי אפשרויות של חמץ ושל מצה, והוא עושהו לכתחילה מצה ולא חמץ, וזה כמו בסוכה דאית ליה מצוה של שבעה דאם אוכל פת שיאכלנו בסוכה.

ולפ״ז נמצא דהרוצה לקיים מצות מצה כל שבעה צריך לאכול מצה שמורה, אבל אם אוכל מצה שאינה שמורה אף דמותר לו לאכול מ״מ אין מקיים מצוה כלל.

 $-\cdot \cdot \cdot -$ 

## הרב יצחק לוי

ר"מ ישיבת ׳חומת ציון׳ – בני ברק

#### בשכר שלושה זכו לשלושה

בפסחים (דף ה.) איי תנא דבי רי ישמעאל בשכר שלושה ״ראשון״ [שביתת הרגל דפסח שכי ביום הראשון מקרא קודש, ושביתת יו״ט של סוכות דכי ביום הראשון שבתון, ולולב דכי ולקחתם לכם ביום הראשון] זכו לשלושה ״ראשון״ להכרית זרעו של עמלק דכי ויצא הראשון, ולבנין ביהמ״ק דכי כסא כבוד מרום מראשון, ולשמו של משיח שני ראשון לציון הנה הנם.

ויש לתמוה בשלמא בנין ביהמ״ק ושמו של משיח הם מעלות טובות שה׳ נותן לעם ישראל, וצריך זכות כדי לקבל אותם. אך מחיית זרעו של עמלק איזה מעלה וריוח יש בה לעם ישראל, ולכאורה זה רק כמבריח ארי מנכסיו שמנע מעצמו נזק אך לא הוסיף בזה עוד ממון לעצמו. ומה צריך לזה זכות מלבד עצם המצוה עצמה של מחיית עמלק.

ונקדים: א. הקב״ה מנהיג את העולם במידת הדין ובמידת הרחמים. שם הויה וכן שם א-ל הם שמות של מידות רחמים לעומת שם אלוקים או ש-ד-י שהם מידות הדין. ואמרו חז״ל שצדיקים מהפכין מידת הדין למידת רחמים ורשעים מהפכין מידת רחמים למידת הדין. ורצונו של הקב״ה להנהיג את עולמו במידות החסד והרחמים.

ב. הנה ידוע שהקב״ה מנהיג את עולמו ביי מידות עליונות קדושות, ומידת הכתר העליונה שבהם כולה רחמים גמורים וייג מידות נשפעים ממנה. ויש ג״כ את הגבורות הקדושות והכעס הקדוש אשר השפע מהם יורד בצמצום גדול, והדין הוא בדקדוק גדול, שדוד נתירא מהם וכמ״ש סמר מפחדך בשרי ממשפטיך יראתי. וכאשר אדם חוטא או כועס או עושה מעשים לא הגונים לא יכול להיות מושפע ממידת הכתר שהרי גם בספירות העליונות שהם מגבורות הדינים הקדושים לא ישרה הכתר בהם והן אומרות עליו ״אם אין אור הכתר מתגלה בנו מפני דיננו הקדוש והטהור, היאך רוצה האיש הזה לגלות רחמים גמורים והרי מעשיו מגונים וחיצוניים- עי׳ בהרחבה בתומר דבורה פרק בי.

ג. שרו של עשו הוא השטן הוא יצה״ר הוא מלאך המות ושמו סמא״ל [עי״ רש״י מכות יב. ד״ה שרו של אדום שלעת״ל הקב״ה שוחטו משום שקודם יפקוד ה׳ על צבא מרום במרום ואח״כ על מלכי האדמה על האדמה]. עשו מצ״ע אין לו כלום, וכמ״ש הנה קטון נתתיך בגויים בזוי אתה מאוד. וכל כוחו הוא מחטאים או מעשים לא טובים של ישראל ובכך הוא מעורר קטרוג ודין ובכך יש לו מציאות כח וממשלה ובסוד אמלאה החרבה לא נבנית צור אלא מחורבנה של ירושלים. החורבן והקלקול של ירושלים, זה עצם כוחו של אדום, לקטרג וליטול נשמה, דהיינו למשול ולהשתעבד בישראל, וכל כוחו זהו בגדר רצועת מרדות לישראל!! (עי״ רש״י במדבר כ״א א).

ד. כאשר ימחה זרעו של עמלק לא כולו ימחה אלא כל קומת הרע תמחה מלבד בחינת הראש שלו שלא ימחה. שבחינת ראשו של עשו הוא קדוש וזה ענין שראשו קבור במערה עם יעקב, וזה מש״כ הלא הוא כמוס עמדי שהקב״ה יפריד בחינת כל קומת הרע מהראש שאחוז בקדושה [עי׳ רוח חיים אבות א׳ א׳].

יוצא מהנ״ל שהקב״ה ברא לצורך הבריאה את הגבורות הקדושות והדינים הקדושים. אך מההתעוררות הדין שזה שרשו של עשו נשפע למטה כל קומת הרע של עשו. ולעת״ל שישאר רק בחינת הקדושה ויתוקן העולם במלכות ש-ד-י. תהיה הארת הכתר והרחמים מתפשטת בכל המידות.

וזה כוונת חז"ל שאותה מידה שכיום היא שרשו של עשו, ואנו כיום יראים ממנה ומלעורר אותה עלינו. לעת"ל אנו נזכה באותה מידה קדושה שהרחמים יאירו בה רחמים גדולים, וכמו שאמר דוד "אני בצדק אחזה פניך" וכמו שביאר באד"ז האי קרא.

וזה זוכים בזכות יוייט של פסח שענינו ביעור הרע מתוכנו שחמץ זה בחינת היצהייר, והמצה והיוייט זה יציאה מעבדות לחירות גמורה מיצהייר וממלאך המות ומשאר בחינות של עשו. להיות בן חורין גמור שזהו גייכ ובלע המות לנצח (עייד שאי חירות על הלוחות חירות ממלאך המות). ולכן מפטירין בחזון העצמות היבשות שבזכות שמירת האי יוייט ראשון נזכה לראשון שהוא בחינת הראש של עשו ויהיה חירות גמור.

נ.ב. עיי במפרשים על הגמי הנייל היאך כל ראשון מכוון זה כנגד זה. ומסתבר שיוייט של פסח מכוון כנגד זרעו על עמלק, שהרי מצינו גייכ שמלך מצווה קודם להכרית זרעו של עמלק ואחייכ לבנות את ביהמייק. ועוד שמחיית זרעו של עמלק ואחייכ לבנות את ביהמייק. ועוד שמחיית זרעו של עמלק זהו תיקון של שם הויה בייה, ושלימות מצוות סוכה הוא תיקון שם הוייה אדנות. ועוד יש להאריך בכל המאמר ואכיימ.

#### הרב אריה גוטמן

מח״ס משנת הפורים ועוד ספרים

#### בענין הסיבה

בפסחים קח ע"א בן אצל אביו בעי הסיבה איבעיא להו תלמיד אצל רבו מאי ת"ש אמר אביי כי הוינן בי מר זגינן אבירכי דהדדי כי אתינן לבי ר' יוסף אמר לן לא צריכתו מורא רבך כמורא שמים ויש לעיין מה היו צדדי הספק של הגמי וכן יש לעיין מ"ט אצל רבה הסבו התלמידים הרי שפיר קאמר ר' יוסף מורא רבך כמורא שמים עוד צ"ב במה שכותבים תוס' שמשמע דבן אצל אביו צריך להסב גם כשהוא גם רבווצ"ב טעמא מאי הרי מורא רבך כמורא

----- ויעוּדֶם =========== וִיעוּדֶם

שמים עוד ילייע במה דקאייל רי יוסף יילא צריכתויי מורא רבך וכוי דמשמע דאינכם צריכים להסב קאמר להו אבל אם תרצו תסבו וצ"ב מדוע יסבו הרי מורא רבך כמורא שמים ונראה דהא דמורא רבך כמורא שמים אין פירושו שאסור להסב מחמת מורא רבו כי לא אמרינן שמורא וכבוד רבו מבטל מצות הי שהרי בדין כיבוד אב ורב אמריי דאם הורו לו שלא לקיים מצוות או לעבור עבירה אינו שומע להם אלא הכונה היא שהסבה הוא ענין המורה חירות ולכן יש להסב בליל פסח אולם בפני רבו היות ומורא רבו כמורא שמים א"כ גם כשישב בהסיבה חסר בדרך חירות כי הוא יושב באופן של מורא לכן אין ענין להסב כי ההסיבה לא הוי דרך חירות וזהו מה שקאמר להו רי יוסף לא צריכתו היינו שאין לכם ענין להסב כי הסיבתכם אינה דרך חירות ורבה סבר דלא בעינן שיהיה במציאות ישיבה שמרגיש בה דרך חירות אלא צריך לעשות מעשה המורה חירות אפיי כשבאמת אינו מרגיש דרך חירות כגון בפני רבו מחמת מורא רבו ואפשר דפלוגתתם תליא בהא דחייב אדם לראות עצמו כאילו הוא יצא ממצרים האם החיוב הוא לראות את עצמו או להראות את עצמו יעויין בריים בפייז מחויים הייו דאם הענין הוא לראות יייל שבאופן שאינו מרגיש בזה דרך חירות אינו צריך להסב אולם אם הענין הוא להראות דרך חירות יייל שאעייפ שלמעשה אין בהסבה זו דרך חירות כי אינו מרגיש בעצמו דרך חירות מחמת אימת רבו בכ"ז יש לו להסב.

והנה הגמי הסתפקה מה הדין בשמש ופשטה שצריך להסב וצ"ב מה הצד שלא יסב הרי אינו חייב במוראו וצ"ל דהיות ויש לו מורא הימנו א"כ היה צד שאין ענין להסב כי ההסבה אינה דרך חירות וכמו כן הטעם שבן אצל אביו מיסב אפיי כשהוא רבו היינו משום דנהי דבכה"ג מורא רבו כמורא שמים בכל זאת היות והוא אביו מרגיש הוא בהסבה דרך חירות ולכן שפיר מיסב.

ויעויין בר״מ פ״ז ה״ח שכותב תלמיד בפני רבו אינו מיסב אלא אם כן נתן לו רבו רשות נוקט הר״מלא ״שאין צריך״ להסב אלא שאינו מיסב והיינו שאסור לו להסב ואפשר דהיינו משום דהיות ״ואין צריך״ להסב א״כ ״גם אסור״ לו להסב כי אם היה בהסבה זו דרך חירות א״כ היה חייב להסב ולא אסור״ לו להסב כי אם היה בהסבה זו דרך חירות א״כ היה חייב להסב ולא היתה ההסבה נדחית מכח מורא רבו כי במקום מצוה לא צריך לכבד וליכא מורא מרבו כנגד כבוד שמים רק היות והמציאות של מורא רבו גורמת לו שאינו מרגיש חירות בהסבה א״כ אין ענין שיסב והיות ואין ענין שיסב שוב אסור לו להסב כי חייב הוא במורא רבו במקום שאינו מתנגד לכבוד שמים.

ונראה דהר״מ הוכרח ללמוד שאסור לו לחסב כי אם היה מותר לו לחסב א״כ הוא היה חייב להסב ולא היה אומר להם ר׳ יוסף לא צריכתו כי הענין להסב הוא לא (רק) לראות את עצמו כאילו הוא יצא ממצרים אלא הוא (גם) להראות את עצמו כאילו הוא יצא ממצרים א״כ גם כשאינו מרגיש בעצמו להראות את עצמו כאילו הוא יצא ממצרים א״כ גם כשאינו מרגיש בעצמו דרך חירות אלא מראה במעשהו דרך חירות הוי״ל לעשות מעשה כזה המורה על חירות ומדאין צריך לעשותו ע״כ דאסור לו לעשותו מחמת חיוב מורא רבו ורק אם נתן לו רבו רשות להסב מיסב והטעם שאצל רבה הסבו התלמידים משום דרבה נתן להם רשות להסב ולכאורה היינו רק לדעת הר״מ ושאר ראשונים שסוברים שתלמיד אצל רבו אינו צריך להסב אולם אם נפרש שרק אין צריך להסב כלשון הגמ׳ והשוייע אבל יכול להסב א״כ לכאורה מה שהסבו אצל רבה אינו בהכרח משום שנתן להם רשות אלא הסבו הואיל והם יכולים להסב אם רוצים והגר״א שפירש בדברי השו״ע שהסבו אצל רבה אינו בהכרח משום שנחן להם רשות עשהסבו אצל רבה היות ונתן להם רשות ע״כ למד שכוונת השו״ע שתלמיד אצל רבו אין צריך להסב ואסור לו להסב ויעויין בחק יעקב סקי״.

והנה מה שנתבאר דתלמיד אין צריך להסב היינו לא מחמת מצות מורא רבו אלא משום המציאות של המורא שזה גורם שאין בהסבה דרך חירות לכאורה כך מתבאר נמי בהא דקאמרה הגמי שאשה אינה צריכה הסיבה וכתב הרשביים דהיינו מפני אימת בעלה וכפופה לו הרי שאע"פ שאינה מחוייבת במוראו בכל זאת היות ובמציאות יש לה מורא אינה צריכה להסב אולם בדברי השאילתות שמייתי הרשב"ם שכותב דנשים אינן מסיבות משום דאין דרך נשים להסב נראה דס"ל דאם היה דרך נשים להסב לא היינו פוטרים נשים אצל בעליהן מהסבה דהיות ואינן מחוייבות במוראו ויראות ממנו בלא מצות מורא יש להם להסב למצוה אע"פ שעכשיו אצלם אינו בדרך חירות ורק משום דאין דרך נשים כלל להסב לכן אשה אינה צריכה הסבה.

והנה יעויין ברבינו מנוח פ״ז ה״ח שכותב השמש צריך הסיבה שהקונה עבד עברי או שוכר אותו לשמשו כקונה אדון לעצמו ותו אטו משום דעבד הוא מפקעינן ליה מן המצוות וכו׳: אבל תלמיד וכו׳ פירוש דמוראת הרב גדולה יותר ממצות הסיבה שהרי שקולה כמוראת ה׳ משא״כ במצות הסיבה: אא״כ נתן לו רבו רשות פירוש דהא קיי״ל הרב שמחל על כבודו כבודו מחול ואע״ג דבן אצל אביו צריך הסיבה דאשכחן שהוקש כבודו לכבוד המקום ואפ״ה צריך הסיבה ביותר מחוייב בכבוד רבו מכבוד אביו וכו׳ וודאי סתמא דאב לא קפיד אבריה אם היסב באפיה ומחיל על יקריה ומש״ה אפי׳ בלא נתינת רשות צריך הסיבה.

ולגבי אשה כותב הרבינו מנוח בתחילת דבריו דאשה אין צריכה הסיבה לפי שכפופה לבעלה ואימתו עליה "ואין דרכה להסב": ואם אשה חשובה היא

כלומר שאין לה בעל והיא גברת הבית צריכה הסיבה א"נ שהיא חשובה בפרי ידיה וכו' כוללת שבחי אשת חיל וכו' אע"פ שיש לה בעל צריכה הסיבה א"נ יש לפרש אינה צריכה הסיבה לפי שהיא טרודה בתיקון המאכל והכנתו פטרוה מהסבה כמו שפטרוה ממצות עשה שהזמן גרמא אבל אשה חשובה שיש לה עבדים ושפחות הטורחים בעניני המאכל והיא יושבת בקתדרה צריכה הסיבה.

מבואר בדברי רבינו מנוח שאשה אין צריכה הסיבה או משום דאין דרכה להסב כעין דברי השאילתות ולכן אשה שחשובה בפרי ידיה וכוי מסיבה אפיי בפני בעלה כי אשה כזו דרכה להסב או שאשה פטורה משום שהיא טרודה במאכלים ופטרוה כמו שפטרוה מכל מצות עשה שהזמן גרמא הלא״ה היתה חייבת ולא סייל כפירוש קמא דרשביים שאשה פטורה משום דאימת בעלה עליה וכפופה לו משום דסייל לרבינו מנוח דאייא לפטור משום כן במצוה המוטלת עליה דאפיי אם היתה חייבת במורא בעלה זה לא היה פוטר אותה ממצות הסיבה ולכן עבד ושמש חייבים בהסיבה לא רק משום דהקונה עייע כקונה אדון לעצמו אלא גם משום דאטו משום דעבד הוא מפקעינן ליה ממצוות ומה שתלמיד פטור מהסיבה מחמת חיוב מורא רבו אע״פ שהסיבה היא מצוה היינו משום דמצות מורא רבו עדיפא ממצות הסיבה כי מצות מורא רבו היא כמצות מורא שמים ומצות הסיבה אינה כמורא שמים לכן דחי מצות מורא רבו למצות הסיבה והא דבאביו צריך הסבה נראה דכותב הרבינו מנוח בי טעמים האחד שאעייפ שהוקש כבודו לכבוד המקום אינו ממש ככבוד המקום כמו שחזינן שחייב הוא בכבוד רבו יותר מכבוד אביו אייכ עייכ שכבוד אביו פחות הוא מכבוד שמים לכן צריך לקיים מצות הסבה ועוד משום דודאי מחיל האב על כבודו אפיי כשלא פירש ולכן חייב הבן להסב אע״פ שבמציאות יש לו כבוד ומורא לאביו בכל זאת חייב להסב כי רק כשמחוייב במורא וכבוד נפטר מהסבה ולא כשאינו מחוייב אלא שיש לו מורא דבכהייג חייב בהסבה ועיייב.



#### הרב יוסף הירשמן

ראש מדור אורח חיים – בית ועד לחכמים

#### מרור

בשו"ע סיי תע"ה סעיף ב' כתב בשו"ע שאם אין לו ירקות לטיבול ראשון אלא מרור יברך עליו בטיבול ראשון בופה"א ועל אכילת מרור, ובטיבול השני יטבלנו בחרוסת ויאכלנו בלא ברכה.

וכתב המג"א בסק"י שלכאורה במרור שלנו – שהוא חריין האיך מברכין ע"ז בופה"א והרי אין ראוי לאכול חי וא"כ מברכין עליו שהכל כמ"ש בסי' ר"ה.

ועיין בחק יעקב שתירץ שכיון שע"י טיבול בחומץ זה נאכל, מקרי שהוא נאכל ולכך מברכין עליו בופה"א.

ולכאוי יש להקשות, שהרי סוייס עכשיו הוא אוכלו בלא חומץ ואייכ אייז נאכל כדרכו

אך זה לא קשה מידי שזה שיש דין שמה שלא נאכל חי אלא מבושל מברכין עליו שהכל כשהוא חי – זה לא משום שאייז נאכל כדרך בנייא, אלא משום שמקרי שהפרי לא נגמר לגמרי ולכך מברכין עליו שהכל, ואייכ זהו רק אם שמקרי שהפרי לא נגמר לגמרי ולכך מברכין עליו שהכל, ואייכ זהו רק אם צריך ערוב לבשלו שאז מקרי שעכשיו אין זה ערוב דרך אכילתו ולכך מקרי שזה כמו שלא נגמר הברי. אך אם אוכלין אותו עייי טיבול בחומץ, אייכ מקרי שהוא נאכל חי, ורק שאייז כייכ ערב לאכילה ולכך מטבילין אותו בחומץ, אך הפרי עצמו כבר נגמר לגמרי וראוי לאכילה.

והנה המג"א הוסיף בזה שבאופן שמברך על שאר ירקות בופה"א ומתכוון לפטור את המרור, אז לק"מ, אף שצריך לברך על החריין שהכל אך מ"מ סמכינן על הפוסקים שברכת המוציא פוטרו. ולכאורה צע"ק בדבריו, שמ"מ יברך על איזה דבר שהכל כדי לפטור את המרור לשיי שס"ל שהמוציא אינו פוטרו.

והנה הרעק״א כתב שבאופן שבירך על שאר מינים בופה״א א״כ המרור נפטר ממילא אף להצד שברכתו שהכל, משום שהמג״א בסי׳ ר״ה כתב שפרי שלא נגמר פריו שהדין הוא שמברכין עליו בופה״א ולא בופה״ע, אך מ״מ בדיעבד אם בירך עליו בופה״ע יצא, משום שלא שיקר בברכתו שסו״ס הוא פרי העץ ושייך שפיר לברך עליו בופה״ע בדיעבד.

ואייכ היינ בענייננו אף שהמרור ברכתו שהכל, אך מיימ בדיעבד נפטר בבופהייא שבירך על הכרפס.

ובאמת זה חידוש קצת שהמג״א שם איירי בדבר שהוא פרי והראי״ה שמברכין עליו בופה״א אבל כאן שמברכין עליו שהכל כיון שנאכל רק מבושל ולא חי שמכוח זה ירד מברכת בופה״ע לברכת שהכל וא״כ אולי כאן אינו בכלל פרי כלל.

ובאמת, בשעיית בסיי רייו הביא כן בשם הפנים מאירות שכתב שפרי שהדרך לאכלו מבושל ולא חי אם בירך ע"ז בופה"א יצא בדיעבד, וכשיי המג"א.

אך באמת יש לפקפק טובא בדברי הגרעקייא שהנה מבואר בגמי שאם בירך על פרי העץ בופהייא יצא ואם בירך על פרי האדמה בופהייא ורוצה לאכול פרי העץ – לא יצא משום שהברכה לא הייתה ע"ז גופא, ולכך לא יצא אפיי בדיעבד. ואם בירך על פרי האדמה בופהייע ונתכוון לפטור להדיא פרי העץ נפסק בשוייע סיי רייו סעיף בי שיצא, ובמייב שם סקייי כתב שיש מחלוקת ראשונים אם יצא או לא, וספק ברכות להקל. והקשו האחרונים שהרי במייב בסיי קעייו בשעהייצ סקייב כתב שאף שאם בירך בדיעבד בומיימ על הפת יצא אך היכי שבירך על דבר שברכתו בומיימ ונתכוון לפטור את הפת לא יצא אף בדיעבד. ולכאוי הרי המייב בסיי רייו כתב שבדיעבד ספק ברכות להקל. ובעייכ צייל שברכת בופהייא על פרי העץ עדיף מברכת בומיימ על הפת, שבופהייא היא ברכה טובה ורק שרבנן תיקנו ברכה יותר טובה ולכך בדיעבד מהני אם נתכוין להדיא אך ברכת בומיימ גרוע מזה שיון שרבנו חייבי לברך ברכת הנהנין על הפת וזה הוא לא פירט ולכך אי"ז ברכה טובה ורק בדיעבד מהני משום שסוייס לא שיקר בברכתו ולכך יצא יייח ולכך זהו רק אם בירך על הפת גופא אך אם בירך על דבר אחר לא. ואייכ היינ יייל שברכת בופהייא על דבר שדרכו לאכלו מבושל ואכלו חי זה שמהני הוא משום שלא שיקר בברכתו אך באמת אייז מעניין הברכה ואייכ כשמברך על הכרפס בופהייא לכאוי אי"ז מהני למרור שברכתו שהכל כיון שזה ברכה יותר גרועה וזה מהני רק אם בירך על המרור גופא שאז מהני משום שלא שיקר בברכתו. וצייע.

---

מח"ס חסד לאברהם זרעים-אהלות ועו"ס

הרב אברהם סומפלינסקי

#### היום אתם יוצאים בחודש האביב

איתא בפרי בא היום אתם יוצאים בחודש האביב וברשייי שם וכי לא היו יודעים באיזה חודש יצאו אלא כך אמר להם ראו חסד שגמלכם שהוציא אתכם בחודש שהוא כשר לצאת וכוי ומיימ ילייע במלת היום אתם וכוי

עוד בדברים פרי ראה שמור את חודש האביב ועשית פסח כי בחודש האביב הוציאך הי אלקיך לילה. ועיי בתרגום דפיי מילת לילה דעבד לך ניסים בלילה ומיימ צריך פירוש קישור התיבות בפסוק ומלת לילה מאי בעיא בקרא דהכא דעסיק בחודש האביב, באיזה חודש יצאו.

אמנם עפייד התשבייץ בתשו׳ והרמביים הלי קדהייח עולה פירוש המקראות

בהקדם אשר יבואר דבהתשבייץ בתשוי איתא דשנת יציאיימ היא שנת בייא תיינ למניין שלנו והביא ראיה מחשבון המולדות שבשנה זו יוצא מולד ניסן בהי ב שלייה וכי שזהו מתאים לרבנן דרי יוסי דסייל שרייח ניסן יהא ביום וי, משאייכ בשנים אחרות לא משתכח כלל דשנת יציאיימ [והוא מתאים ביותר בפרט לפי דברי הגאוני מערב דיציאיימ יהא בבי תיינ למניננו וכמשניית.]

והנה לפי חשבון תקופות אמיתיות שברמביים אישתכח לשנת בייא תיינ דהיא שנת יציא"מ יפול יום התקופה ביום שישי בבוקר שבועיים לאחר מכן היינו בטייו בניסן בבוקר [וכייה לפי חשבון התקופות שעפייי המופתים שבזמנינו שיוצא ביום שישי לפני הצהרים] וא״כ היינו דקאמר להם משה סמוך ליציאה היום אתם יוצאים בחדש האביב דעכשיו נעשה חודש האביב ולכן מקודם בכל הפרשה לא נזכר מחודש האביב עד עכשיו בשעת היציאה. ומצאתי שכבר הקדימני בזה רבינו היסוייע בספרו [אך לא נתפרש שם חשבונו.]

ולפיייז יייל דאיכא תרי ענינים נפרדים

לפי״ז מתפרש כמין חומר גם קרא דפר׳ ראה כי בחדש האביב הוציאך וגוי לילה דפיי בחודש האביב הכוונה ליום תחילת האביב וזהו דקאמר כי בחודש האביב הוציאך וכוי לילה עוד מהלילה של יום תחילת האביב ואף שהלילה באמת קדם לתקופה שהייתה ביום היציאה אבל כיון דהלילה נכלל ביום דהיום מתחיל כבר מהלילה שלפניו דטפל לו ונכלל בו לכן הואיל ויום תקופה מתחיל אישתכח דמהלילה הוא כבר היממה הראשונה דהאביב. לכן גם פסח דעיקר זמניה בלילה גייכ שייך למצוותא דשמור את חודש האביב. וזייש שמור את חודש האביב ועשית פסח.

ומשמע לכאוי מזה דדינא דשמור את חודש האביב דקתני גם בפרי בא וגם בפרי ראה הוא לא רק הלכה שנאמרה בדין עיבור השנים אלא הוא דין בקיום דמצוות הפסח, דעבודות חג הפסח צריך להיות באביב ובפרי בא נאמר

 $^{\prime}$ ובפרי היום אתם יוצאים בחדש האביב ועבדת את העבודה הזו בחדש הזה $^{\prime}$ ראה אשמעינן גם על עשיית הפסח שמור את חדש האביב ועשית פסח כי בחדש האביב וכוי לילה.

וילייע אי יש ניימ בזה במה דחדית לן קרא דפרי ראה דמצוות הקרבת קרבן הפסח נמי שייכא בדינא דשמור את חודש האביב מדין כי בחודש האביב הוציאך הי אלקיך לילה שהרי עייכ כל זמן דבטייו ביום נופל תקופת האביב סגי בזה גם לקרבן הפסח.

ואולי אפש"ל דהנה יש מקום עיונא לפי איזה מקום אזלנין כד מחשבינן זמן התקופה⁵ וייתכן דמצד ניהוג היו״ט דפסח אין כאן מקום מסויים וסגי לו דבאיזה מקום שהוא יפול התקופה בט"ו אבל מצד קרבן פסח הנה כיון דמקום הקיום דקרבן פסח הוא רק במקדש לכן ודאי דמקום המקדש הוא דבעינן דלמהוי באביב. ויתכן לפי"ז דיהא נפקותא בזה בין זמן שהמקדש קיים לזמן שאין המקדש קיים היכן בעי למהוי התקופה בטייו.

והנה בפיי הר״ח בגמי ר״ה כ״א גבי כי חזית דמשכה תקופת טבת עד שיתסר בניסן עברה להאי שתא ולא תחוש כי שם הרייח דכייז היה דווקא בזמן המקדש דהוי עומר. דאיהו סייל דכל ענינא דחודש האביב הוא משום קרבן פסח ועומר בלבד. ולפיייז ודאי איכא נפקותא טובא במה דחדית לן קרא דפרי ראה דגם מצד קרבן פסח בעי . אבל הרמביים זייל הביא דברי רבא להלכה וכייד רוב הראשונים זייל להלכה כמימרא דכי חזית דמשכת וכוי גם בזהייז, , והיינו משום דגם כל מצוות חג הפסח בעינן דיעשו באביב כיון דיצאו באביב אבל מיימ גם לדבריהם מצד עשיית קרבן פסח ועומר ליכא בזהייז וניימ בזה דלא בעינן למיזל דווקא בתר מקום המקדש ולכן האידנה לדברי הבעה"מ רייה שם יעוייש יייל דסגי במה דבנקודה כלשהי בעולם יפול ביום של טייו תקופת האביב אך יש לחלק בין זה לדינא דיום ולילה מהחדש וצייע.

הנה במדרש תנחומא איתא דהקמת המשכן ביום ר״ח ניסן משום דבאחד בניסן נולד יצחק ותמוה שהרי קיייל דיצחק נולד בפסח שהרי המלאכים באו לאברהם בפסח ואז נאמר לה שוב אשוב אליך למועד הזה וכוי וגם מבואר בהמכילתא דארבע מאות שנה ללידת יצחק גמרו בט"ו ניסן ולכן יצאו אז

והנה איתא ברשייי הביא מהמדייר בראשית דהמלאך סרט לו לאברהם סריטה בכותל ואייל לכשתבוא החמה לכאן הנה בן לשרה אשתך וצייע דהחמה תבא לכאן כעבור שסייה יום כמניין שנת חמה ואם המלאכים באו בפסח אזי אחר שסייה יום לא יהיה פסח וצייע

ולישב כ"ז אולי אפש"ל לצאת לידון בדבר החדש דהנה על קרא דהחודש הזה לכם ראש חדשים דרשו רז״ל לכם אבל האדם הראשון לא מנה אלא לחמה ולא ללבנה. והנה איתא בפרדרייא דאדם אמר לקין והבל בליל יוייט של פסח שיקריבו קרבן כמו שעתידין בייי להקריב פסחיהן. [ויתכן דקאי למדייא בניסן נברא עולם וזייש ויה מקץ ימים דימים היינו שנה כמדייא תשב הנערה עמנו ימים או עשור

וילייע מתי הקריבו, דיייל דכיון דאדם לא מנה ללבנה היינו בניסן דחמה והוא מקץ ימים לבריאת העולם שנברא ביניסן דחמה וכמייש לעיל.ואייש למייש ביסוייע הנייל דגם יציאיימ הוי ברייח ניסן דחמה ולכן קודם שניתנה תורה שמנו לחמה עשה האדם פסח ברייח ניסן דחמה

והנה בהמכילתא דרשבייי פרי דהחודש הזה לכם איתא לכם ולא לאבות הראשונים כיון דהוו קודם מתן תורה ואייכ יייל דגם פסח שעשה אברהם כיון דהוי קודם מתן תורה הוי בר״ח ניסן דחמה וכמו שמצינו באדם הראשון ואייכ יייל דגם יצחק נולד ברייח ניסן דחמה והנה אי יציאיימ דהוי ביום וי בחצות היום לרבנן הוי בר״ח ניסן דחמה כדברי היסו״ע א״כ גם יום הקמת המשכן דהוי ביום ראשון הוי ר"ח ניסן דחמה וגם יום אחד בניסן דלבנה. כפי החשבון שהרי שנה זו עייכ מעוברת הייתה לדעת היסוייע והראבייח וכמבואר שם יעוייש ואייש כמין חומר דברי התנחומא דיום הקמת המשכן הוי נמי יום לידת יצחק.⁴

ובמה דלא נזכר כאן כלל ט״ו אלא ועבדתם את העבודה הזאת בחודש הזה יש מקום להוסיף יותר דזמן היציאה עיקרו באמת בחודש האביב אלא דאז חודש האביב היה בטייו ולכך היציאה היה בטייו ורק כיון דאנן עבדינן חג המצות בתאריך היציאה ואנו מונים סדרי שנים וזמנים ללבנה לכן עבדינן בט"ו בניסן.

יוום מן החדש יעויי זייל ווח מיל במסי רייה היכן בעינן לקיומי לילה ויום מן ווחדש אויי $^3$ בבעה"מ ז"ל ובכוזרי מש"כ בזה דסגי במה דאיכא נקודה אחת בסוף העולם למערב דיתקיים לילה ויום מן החדש, ובראבייח הביא דעת ריבייב הנשיא דפליג בזה אבל בשאילה זו מתי בעי למהוי אביב לא מצינו גלוי מפורש

בהתרגום דרב יוסף למגילת אסתר עהייפ בלילה ההוא נדדה שנת המלך כ $^4$ זה הוא דנהרגו בו הבכורות והקשו לרדב"ז הא התרגום דרב יוסף פירש דבאה למלך ביום השלישי לפסח והוא יום יייז ואייכ היאך יתכן דהוא אותו לילה שנהרגו הבכורות ותיי הרדבייז דהכוונה לשנת חמה

## הרב ראובן סגל

ר״מ ישיבת מאור התורה

#### תכלית מעשה שמים וארץ

--

הנה מצינו בתפילת השבת "ותן חלקנו בתורתך". וצ"ב מהו הביאור במטבע הלשון הזה של "חלקנו בתורתך" מהו החלק שיש לאדם בתורה. ועוד צ"ב, דהנה בכל התפילות בחול בכל הבקשות הנוספות על לימוד התורה הן בברכות [הן בברכות התורה והן בברכת אהבה רבה] לא מוזכר מטבע הלשון של "ותן חלקנו בתורתך" בנוסח הבקשות [מלבד מ"יהי רצון" בסוף אלוקי נצור שזה אינו מגוף התפילה ] ורק בתפילת השבת בחלק התפילה של קדושת היום טבוע הלשון של "ותן חלקנו".

והנה מבואר בספה״ק דלכל אדם יש חלק בתורה והוא מה שביכולתו להשיג בהנה ובחידושי תורה [ובידיעת התורה] .ולאחר שהאדם מתייגע בתורה הקב״ה מזכה לו את חלקו בתורה. וחלק זה של חידושי התורה שהוא מחדש הוא חלקו שלו בלבד ואין אדם שיכול להשיג חלק זה . אמנם לזכות בטובה הזאת ראוי שיעמול ביגיעתו לקנותה , אך לאחר שהתייגע הקב״ה מזכה לו את ״חלקו״ וזוכה לחדש חידו״ת שהם מחלקו שלו [וכן מצינו בגדולי המחברים שכתבו בספריהם ״ממה שחנני הבורא מחלקי בתורה״] וזהו הכונה ב״ותן חלקנו בתורתך״ שאנו מבקשים שהקב״ה יעזור לנו להגיע ולזכות את חלקנו בתורה ונוכל לחדש חידו״ת המיוחדים לנו מחלקנו בתורה. אמנם אכתי צ״ב מאי שייכות המיוחדת של בקשה זו על חידו״ת ,לשבת קודש.

הראשונים ז״ל מתנחי סימנא בשנת חורבן ראשון שהיה בשנת ״שלח״ ויל״ע מה סימנא דחורבן שני שהיה בשנת תתכ״ח ויתכן לפרש פשר דבר בעזה״י דהנה ״תתכ״ח״ הוא באמת גם ״תחתך״ ובדניאל בנבואת חורבן שני נאמר כי שבועים שבעים ״נחתך״ על עמך עי״ש במפרשים דזה היה הנבואה דלאחר ארבע מאות ותשעים נחתך שיחרב בית שני

והדברים מתבארים היטב לפי משייכ לעיל דיום יציאת מצרים הוי יום תקופת האביב דבשנת גי תייו דהיא שנה שבאה אסתר לאחשורוש שאחר זה היה פורים ואחר שנתיים מפורים נבנה ביהמייק בתייט בשנת שנים לדריוש בן אסתר אז יפול תקופת שמואל בליל יייח וכן גם התקופה אמיתית ביייח ונתקיימו דברי הרדבייז זייל לדברי היסוייע הנייל.

ואפשייל כעיייז גם לגבי יציאיימ דהוה אחר בי תמייח היינו דעד תמייח ועד בכלל היו במצרים ותמייח הוא ייחתםיי וכידוע בהרבה מדרשים בראשית דגזירת ידע תדע וכוי ארבע מאות שנה היא שטר חוב על אברהם והובא ברשייי עהיית בפסוק וילך אל ארץ שהלך מפני השטר ועישייה.

[ודבר פלא דגם שנות הזעם דיהדות אירופה התחיל ביייז אלול תרצ"ט שהוא בעצם תרח"ץ במניין שנות תורה לפי הרמב"ם והגאונים, הי"ת יגאלנו במהרה ונזכה במהרה לאני הי בעתה אחישנה.]

והנה מה הראשונים ז״ל מתנחו סימנא לשנת חורבן ראשון שנת של״ח לפי האמור לעיל אישתכח דהוא של״ח אי מנינן מניסן, אבל אם מנינן מתשרי הוא של״ז, וא״כ, התינח להמפרשים דפי׳ בגמ׳ ר״ה דקי״ל דלמניין שנים מנינן מניסן, ורק למבול עצמו ס״ל לחכמים דמנינן מתשרי, אבל להמפרשים בגמ׳ דחכמים ס״ל שלמניין שנות הדורות מונין ג״כ מתשרי לא אתיא הך סימנא אליבא דחכמים דלדידהו הרי שנת החורבן היא של״ז כיון דמנינן מתשרי.

אמנם לפמש״כ לעיל בטעמא דמנינן לאדם מתשרי ניחא דמניין שנות אדם ודורותיו אחריו לחוד, ומניין שנות עולם לחוד, דאדם כיון דלא הוי בר״ה דניסן שהיה ברבעי אחריו לחוד, ומניין שנות עולם לחוד, דאדם כיון דלא הוי בר״ה דניסן שהיה ברבעי דבו היה מולד חמה ולבנה בחלון אחדו ולכן מנינן ליה מתשרי וכמש״כ לעיל. אבל לגבי העולם שפיר אמרינן דשנות עולם נחשב מניסן. ועוד דהרי בירוי פ״ק דר״ה מבואר להדיא דהשאילה אי מניין נת ודורות הראשונים מתשרי או מניסן תלוי בפלוגתא אי למלכי אומות העולם מנינן להו מתשרי או מניסן אלמא דהוא נדון מסוים כלפי מניין השנים של נח והאחרים. ונראה פשוט לכאוי דשית אלפי שנין לרי יהושע מסתיימין בניסן.

ולפיייז יתכן לומר עוד חילוק בין שנות עולם דמנינן מניסן לשנות דורות דמנינן מניסן (או מתשרי) דמניין דשנות דורות שבתורה הוא ודאי הוא מרייח ניסן או מרייח תשרי. אבל מניין דמנינן השית אלפי שנים לבריאת עולם הוא מרייח ניסן דחמה היינו מתקופת ניסן לתקופת ניסן ולכן מסתיימין השית אלפי שנין בתקופת ניסן ולא ברייח ניסן דלבנה.

[ונפיימ לעניין מה חשיב מוכר שדהו לזמן דכל שהזמן יגמר לפני תקופת ניסן דסוף שית אלפי שנין אפיי יהא אחר רייח ניסן דלבנה יהוי מכירה לזמן ואין מביא בכורים.]

ואשר לפייז אישתכח דגם ״הדת ניתנה בשושן הבירה״. הוה בשנת ג״א ד ת לבריאת עולם. כיון שהיה לפני ניסן דחמה אף שהיה בי״ג ניסן דלבנה וק״ל וזהו ענינה דפורים דמזה הגיעו לדרגה של הדר קיבלוה לדת של תורה דמימינו אש דת למו באהבה.

במשנה ברורה סיי צי מביא בשם הזוה״ק דיש דין עכאו״א לחדש חידו״ת בשבת ואם לא יכול לחדש עכ״פ שילמד דבר חדש . וצ״ב מהו הענין המיוחד בשבת משאר ימים למה לא סגי בלימוד רגיל של כל ימות השבוע.

בספר "אור ישראל" להגרי"ס זצוקללה"ה בפרק כ"ז מביא דיש ב' מצוות בלימוד התורה מצוות "והגית" דזהו מצוה דכל מה שלומד ובכל זמן מקיים מצוה זו של "והגית" אולם יש עוד מצוה בלימוד התורה וזהו "ושננתם" שירכוש לו ידיעות ע"מ שיוכל לפלפל בלב נכון ובסברא ישרה ולישא וליתן במלחמתה של תורה ורק ע"י החלק של "יושננתם" יגיע לתכלית של לימוד התורה לידע החלכה על בורי בכל מקום עייש בדבריו וחזינאדחלק החידוד והפלפול שבלימוד התורה הוא התכלית של הלימוד.

נאמר בתפילה דשבת היא "תכלית מעשה שמים וארץ" והיינו שיום השבת הוא התכלית של כל הבריאה. וביאור הדברים ראיתי מבואר, דהנה תכלית בריאת האדם הוא "להתענג על הי וליהנות מזיו שכינתו" כמו שכי במסילת ישרים ומקום העידון הזה הוא באמת בעולם הבא אמנם הבחינה שיש בזה העולם של "להתענג על ה" מעין עולם הבא הוא "יום שבת מנוחה" וזה הביאור " תכלית מעשה שמים וארץ" שבשב"ק האדם משיג את תכליתו שהיא "להתענג על ה" ".וחזינא דשב"ק הוא "זמן" שבו האדם משיג את תכליתו שהיא להתענג על ה" ולפי"ז יובן הענין לחדש חידו"ת בשבת או עכ"פ למוד דבר חדש בשבת דזהו הרי התכלית של לימוד התורה כמושכי בספר "אור ישראל " ושבת הרי הוא זמן של השגת התכלית וע"כ גם בלימוד התורה בשבת ילמד באופן של תכלית. וזהו הביאור למה רק בשבת מבקשים בייחוד "ותן חלקנו בתורתך" הוא חלק החידו"ת שהוא התכלית של לימוד התורה ואין כמו זמן המיוחד להשגת התכלית של לימוד התורה.

ונראה להוסיף דגם ביום חול כשמזכירין מטבע לשון זו של ״חלקנו בתורתך״ היינו רק בסמיכות ל״יבנה בית המקדש״ ולהנ״ל פשוט דהרי אז כל הבריאה כולה תגיע לתכלית של ״ומלאה הארץ דעה את ה׳ כמים לים מכסים״ בב״א.

--

#### הרב רחמים יזדי

מורה הוראה – רמת שלמה, ומרבני בית המדרש

#### מצות הסיבה - דאורייתא או דרבנן

א. יש לדון האם מצוות הסיבה בליל הסדר מדאורייתא היא או מדרבנן.

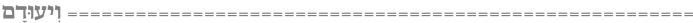
הנה כתב הר״מ פ״ז הלכה ו׳ מחמץ ומצה וז״ל ״בכל דור ודור חייב אדם להראות את עצמו כאילו הוא בעצמו יצא עתה משעבוד מצרים, שנאמר ״ואותנו הוציא משם״ וגו׳. ועל דבר זה צוה הקב״ה בתורה ״וזכרת כי עבד היית״, כלומר כאילו אתה בעצמך היית עבד ויצאת לחירות ונפדית״, עכ״ל. ובהלכה ז׳ כתב ״לפיכך כשסועד אדם בלילה הזה צריך לאכול ולשתות והוא מיסב דרך חירות״, עכ״ל. משמע מדבריו שהסיבה זו מן התורה היא ועל ידה מקיימים מצות ״וזכרת כי עבד היית״, ובקיום הסיבה זו האדם מקיים בעצמו כאילו יצא ממצרים, וזהו לדברי הר״מ משמעות הכתוב ואותנו המיא משמעות הכתוב ואותנו

אמנם, הר״מ בספר המצוות בביאור מצוות ״וזכרת כי עבד היית״ כלל גם מצוות ד׳ כוסות בפסוק זה, אף שמצוות ד׳ כוסות מדרבנן הם [כמבואר בתוס׳ פסחים קח,א ד״ה שאף ובעוד כמה דוכתי]. ודבריו צ״ב דמחד גיסא יליף מפסוק זה דין ד׳ כוסות אף שהוא מרבנן, ומאידך בי״ד משמע שיליף מפסוק הסיבה מדאורייתא.

ב. ואשר נראה לומר בביאור דעת הר״מ, דאכן עיקר מצות חירות בלילה זה דאורייתא הוא שחייב אדם להראות עצמו כבן חורין כאילו יצא ממצרים, אלא שאת הביטוי לחירות המחויבת מדאורייתא ביאורו חכמים, דהוא ע״י הסיבה, ד׳ כוסות, ושתיית יין משובח, שהם רק פעולות וביטוים של יסוד מצוות החירות דאורייתא, ואלו הם רק אופנים וגדרים למצווה. ולעולם ס״ל להר״מ שהסיבה גופא הוי מדרבנן, אולם יסוד המצווה שהיא מצוות חירות הוי מדאורייתא, ורק פרטי ודיני המצווה הם תוספת מדרבנן.

והוא כעין מה שכתב החת״ס בשו״ת גבי מצוות פורים שעיקרו מדאורייתא ופרטי המצווה מדרבנן, דהא כל מי שנעשה לו נס בין נס דרבים ובין יחיד חייב בזכרון הנס ולהודות ולשבח לבוראו והוא מדאורייתא, ומה שאמרו שקריאת המגילה ושאר מצוות היום מדרבנן הוי, הביאור הוא דהם אמרו רק את האופן היאד יש לקיים המצווה דאורייתא. והוא הדין בנידון דידן, דעיקר הדין הוא מדאורייתא אלא הפרטים הם מדרבנן כגון הסיבה וכו׳.

ג. ולביאור זה מובן שפיר מפני מה תלמיד אצל רבו פטור מהסיבה, כיון שכבוד רבו מדאורייתא הוא והסיבה הוי מדרבנן, ולכן בכה"ג פטור מהסיבה. עוד מובן עפ"ז דבן אצל אביו כשאין אביו מוחל על כבודו חייב הבן בהסיבה,



[כן כתב הפמ"ג סימן תע"ב סק"ד עיי"ש], כיון שהסיבה מדרבנן היא וחיוב כבוד אביו מדאורייתא.

ד. הנה יש לחקור חקירה נוספת בגדר מצוות הסיבה, האם היא מצווה בפני עצמה ואין זה חלק ממהות המצווה דשתיית יין ואכילת מצה, או דיש לומר דמצוות הסיבה היא חלק ממהות המצוות המחויבות בלילה זה.

להצד הראשון שהוא חלק נוסף על קיום המצוות, אם לא היסב הרי דקיים את גוף המצווה אלא דחסר לו הפרט דהסיבה. ולהצד השני אם לא היסב נמצא חסר בגוף המצווה עצמה, וכשלא היסב ביטל את גוף המצווה.

ה. ויש להוכיח לענייד דמצוות הסיבה הוא חלק ממהות מצווה ולא עוד פרט נוסף למצווה, דהגע עצמך דהרי הלכה פסוקה היא שאם לא היסב במצה ובארבעה כוסות לא יצא יד"ח וחוזר ואוכל, ואי נימא שהסיבה מצווה בפייע היא ללא קשר לגוף המצווה, מה מקום יש לחזור ולאכול פעם נוספת הלוא את המצווה עצמה כבר קיים, ומה שייך לקיים הסיבה בלא אכילה של מצווה שהרי בה יצא כבר. אלא ודאי שהוא חלק מן המצווה, ולפיכך כשחוזר ואוכל הוא מקיים המצווה עם ההסיבה דבלא ההסיבה לא יצא כלל בגוף המצווה.

ו. ונשוב לנידון דידן אי הסיבה הוי מדאורייתא או מדרבנן, ונראה לבאר בסייד בגדר מצווה זו דהסיבה באופן אחר, והוא דחזייל רק גילו לן את אופן עשיית המצוות בלילה זה שצריך לעשותם בהסיבה שכך היא צורת המצוות דאורייתא דאכילת מצה ושתית יין שייעשו באופן של חירות והיינו הסיבה, ובלא הסיבה חסר בצורת המצווה, וצורת המצווה שדרשה התורה היא באופן של חירות והסיבה בלבד, וזו היא החירות. נמצא דיש מצוות אכילת מצה סתם ויש מצוות אכילת מצה בליל הסדר ומהות מצה זו היא מצת חירות, ויש יין של קידוש [ליל שבת] ויש מצוות שתית יין של חירות בליל פסח ומהותה חירות, והם מצוות שונות זו מזו. וא"כ ההסיבה זה לעיכובא במהות המצווה כי זה מצה אחרת, ולא דרק חז"ל נתנו גדר בדאורייתא, אלא דגילו מה כוונת התורה בצורת המצווה.

והנה לביאור זה הסיבה היא מצווה דאורייתא ממש אלא שחז״ל רק גילו שזה צורת המצווה, ואין כאן שום גדר ודין חדש, ואף לא מצווה בפ״ע. ואילו לביאור הקודם זה תקנה חדשה מדרבנן, ואף יתכן שאינה ממהות המצווה

 ומעתה אתי שפיר דברי הר״מ, דאכן גוף מצוות הסיבה מדאורייתא היא אלא דחז״ל גילו היאך היא צורת המצווה, ולכן את מצוות הסיבה הוא לומד מן הפסוק כי זו מדאורייתא וחז״ל גילו שכך היא צורת המצווה. ויין שכל דינו הוא מדרבנן ודאי שההסיבה הויא מדרבנן, ופשוט.

ח. אך א״כ קשה, מפני מה תלמיד אצל רבו פטור והרי הוא מדאורייתא,
 והיאך כבוד רבו דוחה מצוות הסיבה, וכן בכבוד אביו כשלא מחל, דהרי הוא מן התורה.

ואשר יראה, דפטור תלמיד אצל רבו הוא משום דאין זה בגדר חירות כלל דהלוא אימת רבו עליו, ולא שייך בו גדר בן חורין, וכן אצל אביו אלא אם כן הרלוא אימת רבו עליו, ולא שייך בו גדר בן חורין, וכן אצל אביו אלא אם כן הרשהו, ולכן אף שהוא מצווה מדאורייתא מכל מקום לא שייך בו חירות כלל ולכך פטור. ואין זה דחייה לכבוד רבו אלא באופן זה הוא ביטול המצב להיות בחירות, ולכך אינו פטור אלא לא יכול לקיים זאת.

ט. ועולה מדברינו, שני דרכים בגדר מצוות הסיבה, אופן א׳ דהסיבה הוי מדרבנן, דהחיוב להיות בחירות באופן כללי הוא מדאורייתא, אולם פעולת ההסיבה גופא הוא מדרבנן.

אופן ב׳ דהסיבה גופא דאורייתא היא, ורבנן גילו את צורת המצווה. ונראה יותר כגדר זה, ולזה גדר הפטור של תלמיד אצל רבו אינו מדין דחייה אלא ביטול המצב של חירות.

י. הנה, יש לדון באדם שיש לו מכה ביד שמאל וההסיבה גורמת לו צער רב, פשוט הוא שפטור הוא מהסיבה ויאכל המצה בלא הסיבה. אך כאשר אדם זה הפטור מהסיבה נתאמץ וכפה עצמו והיסב בצער האם יצא כלל ידי המצווה של די כוסות ואכילת מצה, שהרי קיים את המצווה באופן הפוך מחירות - במצב של צער, ואייכ יתכן שלא יצא כלל ידי המצווה. ומלבד מה שכתב הירושלמי שכל הפטור מדבר ועושהו נקרא הדיוט, הכא חמיר טפי כיון שמעמיד עצמו במצב של איפכא מחירות. ובאמת דזה יותר צריך ביאור על פי דברינו לעיל שכל החירות היא צורת המצווה והכא שציער עצמו בכך יתכן שחסר לו במהות המצווה שצורתה חירות, וצ"ע למעשה.

דין נשים בהסיבה ובחירות

לומו שיש חילוק בין בשר לקרבן פסח ואין זה בשר אלא מהות אחרת, הוא הדין הכא דענין אכילת המצה היא באופן של הסיבה. דענין אכילת המצה היא באופן של הסיבה.

יא. זייל השוייע סימן תעייב סעיף די אשה אינה צריכה הסבה אלא אם כן היא חשובהיי, עייכ. וכתב הרמייא שנשים דידן חשובות הם, ומיימ אם לא היסבו יצאו ידייח דסמכינן הראביייה, עיייש.

והנה ז״ל הר״מ פ״ז ה״ח ״ושאר אכילתו ושתייתו אם היסב הרי זה משובח״, ע״כ. ויש להבין מה מקום יש להסיבה זו שצריך להסיב בסעודה דהרי אינו מדין מצוות הלילה. ועוד דלדברינו שההסיבה היא צורת מצוות אכילת מצה ושתיית יין שבה מבטאים את החירות, א״כ במה משובח הוא יותר בהסיבה בכל הסעודה, והרי יסוד ההלכה דהסיבה היא רק במצה ויין דחירות.

יב. ואשר יראה דבלילה זה יש דין נוסף, שחייב אדם להראות את עצמו כאילו יצא ממצרים, ומחוייב לילך בהרגשה זו כל אותו הלילה, וכל מה שיוכל לעשות ולהגביר אצלו המצב של חירות זו קיום מצוות הלילה. ולפ״ז כמה שיגביר מעשים ופעולות להעמקת הרגשה זו מקיים בהידור יותר מצווה זו דחירות, וכגון לבישת בגדים מיוחדים, כנהוג בלבישת קיט״ל<sup>6</sup>, או לצנוף צניף מלכותי וכדומה, דפעולות אלו מהדרים יותר את קיום המצווה ד״יצא עתה ממצרים״. ובזה מבוארים דברי המהרי״ל שכשיש לו כלים נאים של נכרי שממושכנים אצלו שיניחם על השולחן, [אך לא ישתמש בהם], וביאורו הוא כדי שיחוש יותר מצב של מלכות.

יג. ולפ״ז נראה לענ״ד לחדש, שיש מקום להדר במקום מושבה של האשה שיהא מקום יותר נאה ומשובח, כי היא רק בזה מקיימת מצוות חירות, והוא חמיר טפי מהבעל דהרי הבעל מקיים דרך חירות בהסיבה והיא אינה מסיבה, כמש״כ השו״ע סימן תע״ב סעיף ד׳ שנשים פטורות מהסיבה אלא א״כ חשובה, וביאורו האחרונים שאינה פטורה מחמת אימת בעלה עליה, אלא מאחר שאין דרכם להסיב, כלומר שחייבות הם בחירות אלא דאין בהסיבה ביטוי של חירות אצל נשים, ולפ״ז כל החיוב של האשה בקיום החירות הוא בהידור בשאר דברים, כגון מקום מושבה נאה ומפואר טפי, דהוא התחליף להסיבה.

נמצא דנשים פטורות מהסיבה אולם חייבות בחירות, וגדול חיובם להביע החירות באופנים אחרים כדי ליתן תחליף למצוות הסיבה שאינם שייכים בו. וצריכים לבטאות זאת ע"י מושב יותר מפואר ושאר דברים המבטאים יותר חירות

יד. העולה מדברינו, שנשים אינם חייבות בהסיבה לא משום אימת בעליהם אלא שאין דרכם להיסב, ואולם בדין חירות כן חייבות. ולכן יש להדר במקום מושבם ושאר עניני חירות טפי מאחר שאינם בהסיבה.



#### הרב ישראל פורגס

מכון ׳דעת אליהו׳

## בענין ברכת שעשה ניסים בלילי פסח, וב' חלקים בסיפור יצי"מ

א) ביוצר לשבת הגדול (בפיוט אלוה-י הרוחות לכל בשר, מרבי יוסף טוב עלם), זה לשונו: ובבואו מבית רחשון, מוזגין לו כוס ראשון, ראשון מברך על היין ואח״כ קידוש וזמן, ואינו אומר נס עדיין, שצריך לאומרו באגדה, וראוי לכופלו אין, ע״כ. ובא לתרץ קושית רבוותא הראשונים מ״ש לילי פסחים מחנוכה ופורים, שבהם נקבעה ברכה מיוחדת<sup>7</sup> על הנסים שעשה ה׳ לאבותינו בימים ההם בזמן הזה, ואילו בזה הלילה של פסח שבו רוב נסים הפליא ה׳ עם עמו אין מברכין ברכה חשובה זו, וע״ז תירץ שכיוון שאומרו בהגדה אין לכופלו. ומשמע כוונתו שבהגדה בהמשך יאמר ברכה שהיא כעין על הניסים וא״כ אין לכפול הברכה<sup>8</sup>.

----- ויעוּדֶם =========== וִיעוּדֶם

יתכן דוהו הטעם של לבישת הקיטייל וזה מלבד ולהיפך מהטעם שיזכיר לו יום  $^{6}$  המיתה.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> עיין ברמב"ן (תורת האדם ענין הרפואה) וז"ל ואין בין הרואה נר חנוכה לרואה מקום שנעשו נסים לאבותינו (ברכות נד א) אלא שזו קבועה ביומה וזו תלויה במקום,. ומשמע שברכת על הניסים היא ברכות שבח והודיה (עיין רמב"ם הל' ברכות פ"א ה"ד ופ"י ה"א). אך בגמ' מגילה כא ב משמע דדין כל המצוות מברך עליהן עובר לעשייתן קאי גם אברכת על הניסים דמגילה (ואף ברמב"ן פסחים ז א יש משמעות שברכת על הניסים קאי אמצוות ראיה של נ"ח, ולכאורה הוא סותר למה שכתב בתורת שדם). ואפשר, שאף שעל הניסים היא ברכת הודאה לא נתקנה לעצמה ביומה אלא כנסמכת על מצוות היום שהיא על הניס ולכך דינה כברכת המצוות, וכן משמע מדברי המהרי"ל שלהלן (ועיין עוד בקובץ 'בית ועד לחכמים' קובץ א' וב' מה שהרחיבו הלומדים בגדר ברכת על הניסים.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ומשמע לשונו שלולי מה שאין כופלים היה ראוי לאומרו תחילה על הכוס, וצייע טעמא מאי, הא בין כך יאמרו בסדר ההגדה בהמשך. ואפשר שהטעם הוא משום שהוי כעין מה שאיתא בגהות מיימוני הלכות חנוכה פ"ג ה"ד: כתב רבינו שמחה דאם

בראבייה (חייב מסכת פסחים סימן תקכה) כתב וזייל ושעשה ניסים אינו מברך, מפני שעתיד לומר בלפיכך אנחנו וכוי, וכוונתו שקודם ההלל אנחנו מזכירים לפיכך אנחנו חייבים להודות וכוי למי שעשה לאבותינו ולנו את כל הניסים האלה, ואייכ מזכיר כבר הניסים בלילה זה.

- ב) והנה בסדור רב עמרם גאון סדר פסח, זה לשונו: ואין צריך לומר (בליל הסדר) שעשה נסים, שכך אמר ראש ישיבה, המקדש בפסח אין צריך לומר על הכוס שעשה נסים. מאי טעמא, הואיל וצריך לומר ועשה לנו את כל הנסים האלו, ושם צריך להזכיר שעבוד ועבדות ונס וגאולה, אינו צריך להזכיר כאן. ואם מזכיר שתי פעמים, מוציא שם שמים לבטלה. ובחנוכה ובפורים אנו אומרים אותה ברכה בפני עצמה, ששם אין קדוש ולא הגדה ולא סדר נסים כפסח, וכך מנהג בשתי ישיבות שאין אומרין. ופשטות לשונו מורה שאין כוונתו שמזכיר ברכת אשר גאלנו שהרי ועשה לנו את כל הניסים האלו וכוי הוא קודם הלל וברכת אשר גאלנו, ועוד שבסוף דבריו סיים אבל בחנוכה ופורים שאין שם קדוש והגדה וסדר ניסים, משמע שבפסח כיון שהוקבע סדר מחוייב להזכרת הניסים שוב אין כאן חיוב נוסף לברכה (ועיין עוד ספר כלבו סימן ני זה לשונו: וכתב רב עמרם זייל וזייל לא לטעי איניש למימר שעשה נסים דיום ישועה הוא ועדיף מנסים. ולכאורה הכוונה שיום אי דפסח מיוחד כולו להזכרת הישועה בהגדה וסיפור סדר הנסים ועדיף מהזכרת שעשה נסים בלחוד, וכנייל).
- ג) ועיין מהרי״ל (מנהגים) סדר ההגדה וז״ל: והא דלא מברכינן שעשה נסים איציאת מצרים, אמר מהר״י סג״ל משום דמצוה הכתובה בתורה היא, ואין מברכין שעשה נסים אלא אמצוה דרבנן<sup>9</sup>, כגון חנוכה ופורים היא, ואין מברכה משום הנס, [אבל] מצות ופסח דאורייתא גם אם לא הנס. ויש אומרים דסומכין על מה שמזכירין בהגדה הנס. וקשה לרב אדהיכא סומכין, אם על שעשה נסים לאבותינו זה לא הוי ברכה, ואם על ברכת אשר גאלנו אין בו משום לשון נס, ע״כ טעמא כדפירשתי, עכ״ל. ויש לעיין מהי סברת ר׳ עמרם גאון שמועיל סדר הגדה והזכרת הנסים במקום ברכה (כקושיית מהרי״ל).
   עוד יש לעיין לשון ר׳ עמרם שכתב וז״ל הואיל וצריך לומר ועשה לנו את כל הנסים האלו, ושם צריך להזכיר שעבוד ועבדות ונס וגאולה, ע״כ. וצ״ב מאחר שהביא שאומרים את כל הניסים האלו מהו שהוסיף ושם צ״ל שעבוד ועבדות ונס וגאולה, וגם מהו הכפילות הן בגנות שעבוד ועבדות,

והן בגאולה - נס וגאולה.

ד) ועיין גמי מגילה (יד א) תנו רבנן ארבעים ושמונה נביאים ושבע נביאות נתנבאו להם לישראל, ולא פחתו ולא הותירו על מה שכתוב בתורה, חוץ ממקרא מגילה. מאי דרוש! אמר רבי חייא בר אבין אמר רבי יהושע בן - (פירשיי שירת הים) קרחה: ומה מעבדות לחירות אמרינן שירה ממיתה לחיים לא כל שכן! - אי הכי הלל נמי נימא - לפי שאין אומרים הלל על נס שבחוצה לארץ. - יציאת מצרים דנס שבחוצה לארץ, היכי אמרינן שירה - כדתניא: עד שלא נכנסו ישראל לארץ הוכשרו כל ארצות לומר שירה, עיי"ש עוד. ומקושיית הגמי א"ה הלל נמי נימא (הגם שתקנת המגילה היא כנגד השירה על גאולת מצרים) מבואר דאיכא בי דיני הודאה על גאולה, האחד שירה [ולפרשייי שם כעין שירת הים שאמרו ישראל בסוף גאולתן ממצרים שהיתה גאולה מעבדות לחרות] והשני חובת הלל [עיין פירשייי (ישעיהו פרק ל כט) עהייפ השיר יהיה לכם כליל יתקדש חג, השיר יהיה לכם - בליל הפסח תבא לכם שמחה זו. כליל התקדש חג - כמו שאמרתם שיר של הפסחים במצרים ונראה מקרא זה כאילו בא ללמד על סנחרב ולימד על פרעה שאמרו הלל בליל אכילת פסחים מדרש תהלים. ובפסחים (צה ב) פרשייי השיר יהיי לכם בגאולה העתידה כליל התקדש כמו שרגילין לומר הלל בליל פסח. ועיי״ע פסחים קיז א]. ובפורים חדשו נביאים קריאת המגילה בק"ו, כעין שירת

דעתו להדליק בביתו נראה דאין צריך לברך על הראיה עד שיסדר כולן על ההדלקה בביתו, וכן כתב ראבי"ה, מידי דהוה אסוכה דמסדר להו כולהו אכסא (סוכה מו א). והיינו שאף שמשורש הדין היה ראוי לברך על הניסים בראייתו אף שעתיד לברך בביתו (כמשמעות רשיי שבת כג א דייה הרואה. ועיין רמביין פסחים ז א בענין ברכת הרואה, ומה שהאריכו שם האחרונים בביאורו שיש מצווה בראיה ולכך שייך לברך על הראיה על הניסים כמו על ההדלקה), מיימ ראוי לסודרן כולהו על החדלקה, דומיא דמסדר להו לברכות סוכה אכסא. ואייכ היינ היה ראוי לסדר על הניסים בליל פסח על כוס ראשון עם שאר ברכות החג.

<sup>9</sup> מהמהרי״ל משמע שברכת על הנסים נתקנה להיות סמוכה לקיום מצוות ע״ש הנס, ולכך חילק בין מצוות דרבנן (כמגילה ונר חנוכה) שעיקר מצוותן נתייסדו מחמת הנס ושייך לברך על הנסים, לבין מצווה דאורייתא שנצטוו גם לולי הנס וא״כ לא שייך להסמיך להן ברכת על הניסים. ואע״פ שמצוות ד׳ כוסות היא מדרבנן ונתייסדה על הנס (וכמו שאמרו פסחים קח ב נשים חייבות בד׳ כוסות הללו שאף הן היו באותו הנס) צ״ל שכיוון שעיקר מצוות הלילה שהם דאורייתא לא שייך לברך עליהם על הניסים, אין לברך באותו הלילה בסמוך למצווה דרבנן.

הים שאמרו בגאולתן ממצרים [והביאור הוא שאי"צ דווקא שירה אלא כל מעשה לזכר הנס, ולכך קריאת מגילה חשיבה כשירת הים, וכמ"ש שם הריטב"א שגם מצווה חדשה של הדלקת נר חנוכה נתחדשה מהאי ק"י כמגילה. ומבואר בדבריו ששירה לאו דווקא]. וא"כ גם בפסח עצמו יש ב' דינים האחד שירה (כעין מה שבמצרים בסיום הגאולה אמרו שירת הים) והשני דין הלל. ויש לעיין מה הם ב' דינים אלו.

- ה) ועיין בספר עמק ברכה (עמי קכג בענין הלל על הנס) מה שהביא בשם הגרי"ז על הא דאיתא בפסחים קיח ב מאי דכתיב הללו את ה' כל גוים, אומות העולם מאי עבידתייהו הכי קאמר הללו את הי כל גוים אגבורות ונפלאות דעביד בהדייהו, כל שכן אנו דגבר עלינו חסדו. וביאר דב׳ מיני ברכות הודיה ושבח הן, הא׳ על טובות השם (כגון הטוב והמטיב והגומל לחייבים טובות) והבי על גבורות ונפלאות השם (כגון עושה מעשה בראשית), וזהו הביאור בגמי שכשעושה הקבייה ניסים לישראל יש כאן ב׳ חיובים, אומות העולם חייבים להודות על גבורות השם שרואים שעושה ביניהם, וישראל חייבים גם בהודאה על חסדיו עמהם, וזהו הכל שכן אנו דגבר חסדו עלן. ומבואר בדבריו שעל טובה שיש בה נס חייב האדם לברך חיוב כפול האחד על הטובה שגמל עמו והשני על גלוי הנס וגבורותיו. ונראה להטעים דבריו ולשון הגמי, ששאני ברכת הי על הנס שראו שעשה בהדייהו אומות העולם, מחיוב בעל הנס עצמו, כי כשנעשה לאדם נס להצלתו הרי הנס מיוחד לו בפרטיות, ואייכ מלבד ברכת גבורת היט על הנס אם מיוחד מיוחד מיוחד גבורת היס על גבורת היט גבורות השם אבורת היס אב שנעשתה ביחוד עבורו, וזהו כייש אנו דגבר חסדו, שגם על גבורות הי עצמה אנו מחויבים בכייש, ומחויבים בהודאה גם על הגבורות והנפלאות מלבד ההודאה על הטובה והישועה עצמה ומלבד הברכה של גבורות השם. ולפי״ז מובן היטב מה שמשמע בגמי במגילה שעל תשועות נסים יש חובה כפולה של שירה ושל הלל, האחד על עצם הישועה והשני על הנס וגבורת הי שדרכו נעשת הישועה. ומהגמי במגילה משמע דהשירה (והמגילה ולריטבייא נייח) הם על עצם הישועה [שזה על הישועה מעבדות לחרות ומחיים למוות], ולפי"ז ההלל הוא ההודאה על צורת הישועה שהיא בדרך נסים לנו ודרך השגחתו והנהגתו בעולם. ובזה מובן מה שתיקנו ברכת על הניסים על מצוות נ״ח ומגילה, לפי שהם כעין ברכות גבורות השם להודיע על המצווה שהיא כשירת הישועה (שהרי ילפינן לה משירת הים) שנעשית בדרך נס. ולפי"ז גם בליל הסדר שחלק מחיוב סיפור יציאת מצרים היא ההודאה, הרי שיש כאן חיוב הודאה כפולה ראשית על עצם גאולתינו ופדות נפשינו, ובנוסף על דרך הגאולה שנעשית בדרך אותות ומופתים. והנה הלל אמרינן וזהו הודאה על שעשה לנו ניסים, אבל ההודאה על הישועה [מה שכנגדה בפורים הוא המגילה ובחנוכה הוא הדלקת הנר, שנלמדו משירת הים] היא כל סדר ההגדה.
- והנה איי מהגרייח (הובא בחיי הגריייז סטנסיל סימן ריאי) שהיו שתי גאולות במצרים, עפייימ דאיתא בילקוט פי בא (סיי רייח) עהייפ ויקם פרעה לילה ויאמר קומו צאו מתוך עמי וגוי, אייל ומבקש אתה לכלות את המכה הזו ממך אמור הרי אתם ברשותכם הרי אתם עבדיו של הקדוש ברוך הוא, התחיל פרעה צווח לשעבר הייתם עבדי, אבל עכשיו הרי אתם בני חורין הרי אתם ברשותכם, מבואר בזה דהיו צריכים שפרעה ישחררם בלשון שחרור. והביאור נראה דעייי הגזירה של ועבדום וענו אותם נמסרו ישראל להיות עבדים לפרעה והיה עליהם תורת עבדות וע"ז היו צריכים שחרור, וזהו ענין הפדיה שהיה שם נוסף על הגאולה שנגאלו מרשות מצרים, היו צריכים גם לפדיה מהשם עבדים שחל עליהם עייי ייועבדוםיי, ועייי השחרור נעשו בני חורין, וזה היה באמצע הלילה, ואולי הגאולה שיצאו מרשות מצרים לא היתה עד למחר, וזהו ביאור ייממצרים גאלתנו ומבית עבדים פדיתנויי עייכ מהגרייח [והוסיף הגרי"ז שעפי"ז יש לבאר מה שאומרים בהגדה הוציאנו מעבדות לחירות ומשעבוד לגאולה, דקאי אהנך ב׳ דברים מעבדות לחרות הוי מה שהופקע מעליהם השם עבדות, ומשעבוד לגאולה היינו מה שנגאלו מתחת ידם ומהעבדות בפועל של חומר ולבנים לחרות. וכן מה שאומרים ונודה לך שיר חדש על גאולתנו ועל פדות נפשנו מכוון על בי דברים הנייל. וזהו גם מה שאנו אומרים בברכת המזון ועל שהוצאתנו ה' אלוקינו מארץ מצרים ופדיתנו מבית עבדים, דהיציאה מארץ מצרים היא עצם זה שאין אנו עובדים, ופדיתנו מבית עבדים היינו זה שבעצמיותנו נפדינו ונעשינו בני חוריו בחפצא].
- ו והנה בגאולת מצרים היה ענין מיוחד להודיע לכל על שהי הוא המנהיג ומלך יחיד ומושל בכל לדעת שהוא הי לבדו, והוא חלק נכבד ממצוות סיפור יצייים כמייש (שמות י) וּלְמַעוֹ תְּסַפְּר בְּאַזְנֵי בִנְּךְ וּבְּרַבְּנְּךְ אֵת אֲשֶׁר סִיפור יצייים כמייש (שמות י) וּלְמַעוֹ תְּסַפְּר בְּאַזְנֵי בִנְּךְ וּבְרַבְּנְּךְ אֵת אֲשֶׁר הַתְעַלְּתְּי בְּסִבְּיִי וְאָת־אֹתֹתִי אֲשֶׁר־שְׁמְתִּי בְּם וְיִדְעָתָם כִּיאֲנִי הי. (והוא מטרה גדולה בצורת היציאה ממצרים והגאולה כמייש (דברים ד) או הַנְּסָה אֱ-לֹהִים לָבוֹא לָקַחַת לוֹ גוֹי מִקּרֶב גּוֹי בְּמַפֹּת בְּאֹתַת וּבְמוֹקְתִים וּבְּמִלְחָמָה וּבְיִדְ חֲזָקָה וּבִּוֹרוֹע נְטוּיָה וּבְמוֹרָאִים נְּדֹלִים כְּכֹל אֲשֶׁר־עָשְׁה לֶכָם הי אֵ-לֹהַיכֶם בִּמְצְרָיִם לְעִינִיף). ועיין ברמביים (הלכות חמץ ומצה לבתי הבץ ומצה בים הי אֵ-לַהַיכֶם בְּמָצְרָיִם לְּעִינִיף). ועיין ברמביים (הלכות חמץ ומצה

----- ויעוּדם ----- ויעוּדם

פרק ז הייב) שבספור יצייימ יש בי חלקים, את החלק הפשוט והוא עצם העבדות והגאולה שמחויב לספר לכל בן אם יש בו הבנה כל שהיא (כקטן וטיפש) ואת החלק העמוק יותר והוא העינוי והאותות והמופתים (וזה תלוי בדעת הבן), וזייל מצוה להודיע לבנים ואפילו לא שאלו שנאמר חהגדת לבנך, לפי דעתו של בן אביו מלמדו, כיצד אם היה קטן או טיפש אומר לו בני כולנו היינו עבדים כמו שפחה זו או כמו עבד זה במצרים ובלילה הזה פדה אותנו הקדוש ברוך הוא ויוציאנו לחירות, ואם היה הבן גדול וחכם מודיעו מה שאירע לנו במצרים ונסים שנעשו לנו עייי משה רבינו הכל לפי דעתו של בן. וכשנדייק בדבריו נלמד כנייל שעיקר הסיפור בפשוטו היא העבדות בעצם והגאולה מזה, אבל עומק הסיפור הוא העינוי שהיה לנו שם וצורת הגאולה עייי הניסים שעשה הי עייי משה, וזה לפי דעת של בן. ונראה שבי החלקים שבגנות, מה שהיו מעונים

- ומה שבנוסף היו עבדים מקושרים בב׳ החלקים שבגאולה גם בעצם הגאולה ולקחת לו גוי מקרב גוי, וגם בדרך הישועה ע״י אותות ומופתים, זה בחיצוניות וזה בפנימיות.
- ח) וא״כ זהו שכתב ר׳ עמרם וצריך לומר ועשה לנו את כל הנסים האלו, ושם צריך להזכיר שעבוד ועבדות ונס וגאולה. שכאן בסיפור יצי״מ יש ב׳ חלקים הגנות וב׳ חלקים בשבח, וצורת הנס היא עיקרית בו, והיא חלק נכבד מכל הענין [וכמו שכתב הרמב״ם שהוא החיוב על האב ללמד ולספר לפי דעתו של בן, את צורת הגאולה ע״י הניסים וענינם], ולכך שאני הגדה ממגילה ונ״ח, ואי״צ לברך בפירוש על הנס, כי כבר כלול כאן ענין הנסים בעצם רעיון חובת הסיפור וההגדה, וא״כ אין להזכיר ב׳ פעמים, ומיותרת הברכה על הנסים.

...אֲשֶׁר גְּאָלֵנוּ וְגָאֵל אֶת-אֲבוֹתֵינוּ מִמִּצְרֵיִם, וְהִגִּיעֲנוּ הַלֵּיְלָה הַזֶּה לֶאֱכוֹל-בּוֹ מַצֶּה וּמָרְוֹר. כֵּן, ה' אֶ-לֹקֵינוּ וַא-לֹקֵי אֲבוֹתֵינוּ, יַגִּיעֵנוּ לְמוֹעֲדִים וְלִרְגָלֵים אֲחֵרִים הַבָּאִים לְקְרָאתֵנוּ לְשָׁלְוֹם, שְׁמֵחֵים בְּבְנְיֵן עִירֶךְ, וְשָׁשִׂים הַבָּעֲבוֹדְתֶךְ, וְנֹאכֵל שָׁם מִן הַזְּבָחֵים ומִן הַפְּסָחִים אֲשֶׁר בַּעֲבוֹדְתֶךְ, וְנֹאכֵל שָׁם מִן הַזְּבָחֵים ומִן הַפְּסָחִים אֲשֶׁר יַגִּיע דָמָם עַל-קִיר מִזְבַּחֲךְ לְרָצִוֹן, וְנוֹדֶה לְּךְ שִיר חָדֵשׁ עַל גְּאֻלְתֵנוּ וְעַל פְּדְוֹת נַפְשֵׁנוּ.